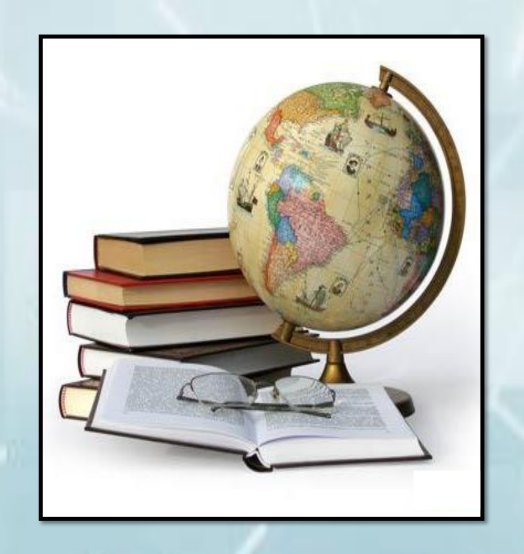
# الوحدة الأولى

مفهوم الثقافة الإسلامية ومصادرها

إعداد د. موسى معطان د. منى رفعت





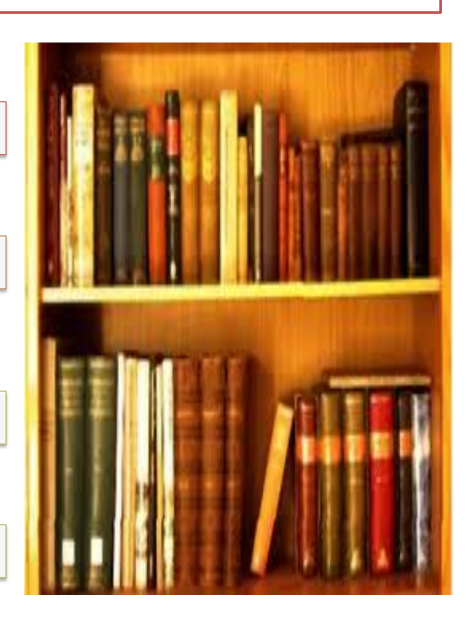
## وتشتمل هذه الوحدة على العناوين التالية:

١- مفهوم الثقافة الإسلامية

٢- الفرق بين الثقافة والعلم

٣- العلاقة بين الثقافة والمدنية والحضارة

٤ - مصادر الثقافة الإسلامية



## الأهداف التعليمية للوحدة



أن يعرق الطالب الثقافة الإسلامية.

أن يفرق الطالب بين مفهومي الثقافة والعلم.

أن يناقش الطالب العلاقة بين مفهوم الثقافة والمدنية والحضارة

أن يتعرف الطالب على مصادر الثقافة الإسلامية.

# أوّلاً: مفهوم الثقافة في اللغة

#### معنى الثقافة في اللغة:

الثقافة مأخوذة من الفعل ثَقِفَ ويُطلق لغة على ثلاثة معانٍ رئيسة:



١- الفهم والحذق والذكاء وسرعة التعلم والبديهة يُقال: ثَقِفَ الشيء، أي: حَذِقَهُ وفَهِمَه، ورجلٌ ثقِفُ: أي حَذِقٌ فَهِمّ، وَلَدٌ ثَقِفٌ أي: ذكي.

٢- التقويم والتهذيب والتعليم والتأديب، فالفعل تُقِفَ يستخدم:

- حقيقة في تقويم المعوج من الأشياء. يُقال: ثقفتُ الرمح، إذا قومت اعوجاجه.

ب- مجازاً في تقويم الناشئة وتهذيبهم وتعليمهم وتعليمهم وتأديبهم.

٣- الغَلَبَة والانتصار والإدراك.

• قال تعالى: ﴿ فَإِمَّا نَتُقَفَنَّهُمُ فِي ٱلْحَرْبِ ﴾ الأنفال: ٥٧ أي: إذا غلبتهم وانتصرت عليهم في الحرب.

وقال تعالى: ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُمُوهُمْ ﴾ البقرة: ١٩١ أي: حيث أدركتموهم ووجدتموهم.



# ما معنى ثقف في قوله تعالى:

﴿ إِن يَتْقَفُّوكُمْ يَكُونُواْ لَكُمْ أَعَدَاءً وَيَبْسُطُواْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيهُمْ وَأَلْسِنَهُمْ بِالشَّوَءِ وَوَدُّواْ لَوْ تَكُفُرُونَ أَنَ ﴾ الممتحنة: ٢

{ إِنْ يَتْقَفُوكُمْ } أي: يجدوكم، وتسنح لهم الفرصة في أذاكم، { يَكُونُوا لَكُمْ أَيْدِيَهُمْ } بالقتل والضرب، ونحو ذلك \_ { وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ } بالقتل والضرب، ونحو ذلك \_ { وَالسِنَتَهُمْ بِالسُّوعِ } أي: بالقول الذي يسوء، من شتم وغيره، { وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ } فإن هذا غاية ما يريدون منكم \_

# أوّلاً: مفهوم الثقافة في الاصطلاح

فالثقافة بمعناها الاصطلاحي الحديث فيها معنى:

- (١) المعارف والعلوم والقيم المتوارثة.
- (۲) وفيها معنى تقويم السلوك ومطابقته على منهاج معين، هو في حالتنا الاسلام وتعاليمه.

ورغم كثرة الموئمرات والمؤلفات والبحوث التي تناولت المدلول الاصطلاحي الحديث لكلمة « ثقافة»، إلا أنه لا يوجد تعريف واحد متفق عليه لها.

ونختار واحداً من أهم تعريفات الثقافة هي: « أسلوب الحياة السائد في مجتمع من المجتمعات ».



the ideas, customs, and social behavior of a particular people or society.

#### معنى الثقافة في الاصطلاح:

اختار المثقفون العرب المعاصرون لفظة « الثقافة » كي تكون ترجمة للمدلول الغربي لكلمة (Culture)، وذلك ملاحظة منهم لوجود علاقة بين المعنى اللغوي لتقيف و المعنى الاصطلاحي الحديث لكلمة (Culture).

### « أسلوب الحياة »

يشمل جانبين:

الجانب العملي السلوكي

الجانب المعرفي النظري

والعادات، والتقاليد والآداب، والفنون وطرق السلوك

والمعصود والمبادئ والأفكار بأسلوب الحياة: والمعتقدات والقيم

والمقصود

التىي تميّىز مجتمعاً من المجتمعات عن غيره.

# مفهوم الثقافة





المعنى الاصطلاحي للثقافة بناء على هذا التعريف يختلف عن المعنى الشائع لها عند الناس، والذي يدل عندهم على المعرفة العامة والاطلاع الواسع، فيقولون مثلاً: فلان مثقف، أي: عنده اطلاع واسع في ميادين معرفية مختلفة..



من التعريفات العميقة للثقافة والتي تدلّ على قوة أثرها في الفرد أنها: ما يبقى عندما يتم نسيان كل شيء.

### والثقافة بهذا المعنى:

لها سلطة كبيرة على كل عضو من أعضاء الجماعة، فهى التى تصوغ شخصيته من حيث : مفاهيمه، ومبادئه، وأفكاره، وقيمه، ومعتقداته، وعاداته، ومن حيث سلوكه... فتحدد له ما يجب فعله وما لا يجب، وما يجوز وما لا يجوز.

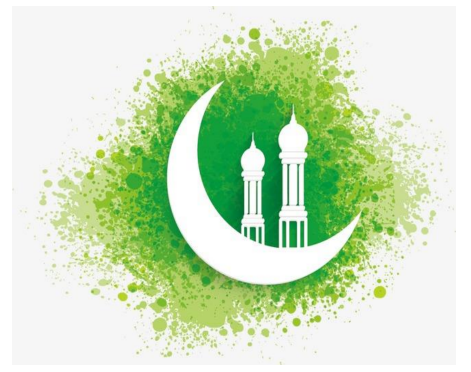
# مفهوم الثقافة الإسلامية

#### معنى الثقافة الإسلامية:

بناء على ما سبق يمكن تعريف الثقافة الإسلامية بأنها: «أسلوب حياة الأمة الإسلامية ، وَفقاً لأحكام الإسلام ومبادئه وتصوراته ».

- وقيد: « وَفقاً لأحكام الإسلام ومبادئه وتصوراته » يُخرج من معنى الثقافة الإسلامية أية مفاهيم أو سلوكيات تخالف تعاليم الإسلام ومبادئه وتصوراته، ولو انتشرت بين فئة من المسلمين أو في مجتمع من مجتمعاتهم، مثل ما اعتاده بعض المسلمين وتوارثوه من النظرة الدونية للأنثى، وما ينتج عنها من حرمان المسرأة من كثير من حقوقها ودورها في المجتمع.

وبالتالي، فثمّة فروق نسبية بين الثقافة الإسلامية بمعناها الصافي وبين ثقافة المجتمعات الإسلامية على أرض الواقع، وذلك حسب قُرب أو بُعد تلك المجتمعات وأفرادها عن تعاليم الإسلام وقيمه العامة.



### ثانياً: الفرق بين الثقافة والعلم

### من حيث الموضوع من حيث العموم والخصوص

#### •

العلم

#### الثقافة

العلم

تختلف من أمة إلى أخرى، هو عالمي لا هوية له ولا ولكل أمة ثقافتها الخاصة بها قومية ولا دين، ولا تختص والتي تميزها عن غيرها من به أمة دون أمة. الأمم.

#### الثقافة

تتعلق بالمباحث التي العلوم البحثة كالطب تعالج السلوك الإنساني والكيمياء والفيزياء فتبحث في الظواهر المادية للأشياء.

#### ويمكن توضيح الفرقين السابقين بمثال عملي:

قلو طلبنا رأي عالم فيزياء مسلم وعالم فيزياء غير مسلم في قوانين نيوتن في الحركة، لحصلنا على الإجابة نفسها، ولا يتصوّر الاختلاف بينهما في الرأي، بخلاف ما لو طلبنا من العالِمَين المذكورين وجهة نظرهما في قضية حجاب المرأة مثلاً، فإنّ رأييهما سيتباينان تبايناً كبيراً.

فقوانين نيوتن تتعلق بالظواهر المادية للأشياء وتدخل في مجال العلوم البحتة، أما القضية الثانية فتتعلق بالسلوك الإنساني وتدخل في مجال الثقافة.

والقضية الأولى عالمية لا يختص بها المسلم دون غير المسلم أو العكس، وأما القضية الثانية فهي خاصة بأمة دون أمة، ولذلك اختلفت فيها وجهة نظر الثقافة الإسلامية عن غيرها.



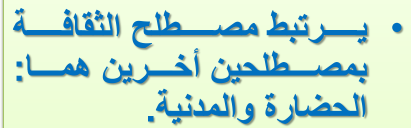
### ثانياً: الفرق بين الثقافة والعلم

#### خطأ الخلط بين الثقافة والعلم

- خلط بعض المثقفين العرب بين مدلول الثقافة ومدلول العلم، خلطاً أدى إلى نتائج خطأ، فهؤلاء عندما اطلعوا على التقدم العلمي المادي للغرب انبهروا به، وظنوا أن تقدم الغرب هو بسبب ثقافته لا بسبب أخذه بأسباب التقدم المادية والعلمية البحتة.
- وقرروا أن على المسلمين كي يتقدموا التخلي عن ثقافتهم وأن يأخذوا بثقافة الغرب وقيمه، حتى قالوا: إن على العرب والمسلمين أن يقلدوا الغرب في كل شيء، في قيمه وعاداته وتقاليده ومفاهيمه ونظرته إلى الكون والإنسان والحياة، وفي مره وحلوه ، وفي خطئه وصوابه، وأن ينبذوا وراءهم تراثهم وثقافتهم ودينهم وتاريخهم.

- الرد: وهذا الكلام ناشئ عن الخلط بين مفهوم الثقافة من جهة، ومفهوم العلم والتقدم العلمي المادي من جهة أخرى، ومما يدل على خطأ هذا الخلط وخطأ النتيجة التي بنيت عليه:
- 1- أن بعض الأمم والشعوب قد تقدمت علمياً وفي شتى مجالات الحياة، دون أن تتخلى عن ثقافتها وهويتها وخصوصياتها، مثل: اليابانيين والصينيين، وبعض الأمم أرادت الانسلاخ من ذاتها وتقليد الآخرين في كل شيء ولكنها لم تتقدم.
- Y- كما أن الثقافة الإسلامية تدعو إلى العلم وتشجعه، ولم تشكل يوماً عائقاً أمام تقدم المسلمين ونهضتهم، ولم يتخلف المسلمون عن ركب التقدم العلمي إلا بعد أن ابتعدوا عن هذه الثقافة ، وعن هذا الدين العظيم. وقد انتجت الثقافة الإسلامية في السابق حضارة علمية متقدمة، نظر إليها الغرب بانبهار، ولم يتقدم الغرب نفسه إلا بعد أن أخذ بمنجزاتها والأسس العلمية التي أرستها.

### ثالثاً: العلاقة بين الثقافة والحضارة والمدنية



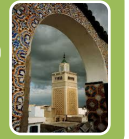
وهناك اختلاف واسع بين الدارسين في التحديد الدقيق الكل من هذين المصطلحين، كما أن هناك اختلافاً بينهم في العلاقة بين هذه المصطلحات التلاث: الثقافة ، الحضارة، المدنية، ونختار في ذلك المنحى الآتى:



الثقافة تمثل الجانب المعنوي القيمي والفكري في الأمة، أي: مجموعة المفاهيم والمبادئ والأفكار والمعتقدات والقيم والعادات والتقاليد والآداب والفنون، وطرق السلوك، التي تميز مجتمعاً من المجتمعات عن غيره.



المدنية تمثل الجانب المادي في الأمة، أي مظاهر التقدم المادي في المجتمع، من منشآت ومصانع ومرافق وصناعات ومخترعات وتقدم في طرز البناء وأساليب الزراعة والصناعة وغير ذلك.



الحضارة تشمل الجانبين المعنوي والمسادي في الأمسة، أي إن الحضارة أشمل من الثقافة ومن المدنية، فهي تعني مجموعهما.

# الفرق بين الثقافة والمدنية والحضارة





### رابعاً: مصادر الثقافة الإسلامية

تنبثق الثقافة الإسلامية من جملة مصادر يمكن تقسيمها إلى نوعين: مصادر أساسية ومصادر ثانوية.

### ١ ـ مصادر أساسية ٢ ـ مصادر ثانوية

القرآن الكريم

السنة النبوية المطهرة

الفقه الإسلامي

التاريخ الإسلامي

اللغة العربية

### ١- المصادر الرئيسية



القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة هما المصدران الرئيسان لحياة المسلمين على مرّ العصور، ولهما الأثر الأكبر في:

١- ضبط سلوكهم وكل شأن من شؤونهم.

٢- وفي تشكيل فكرهم ومعتقدهم ورؤيتهم للكون والإنسان والحياة.



والسيرة النبوية جزء مهم من السنة النبوية، حيث تمثل الحياة المباركة للنبي وسلوكه وأخلاقه وعبادته وتعامله، مصدراً عملياً مهماً للثقافة الإسلامية، إذ هي التطبيق العملي الصحيح للإسلام، وأسلوب الحياة كما يريده الإسلام، وقد أمرنا الله تعالى بالاقتداء بالنبي في حياتنا وسلوكنا وكل شؤوننا، حين قال:

﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا

ش ﴾ (الأحزاب: ٢١)

### ١- المصادر الرئيسية

تمتاز سيرة النبي إلى بميّزتين لم تتوافرا في سيرة أيّ إنسان آخر وهما: الوضوح والشمول.

#### أولاً: الوضوح

فحياة النبي على معروفة منذ ميلاده إلى يوم وفاته ، وليس في حياته أحداث غامضة أو فترة زمنية مجهولة. و ذلك يسدّ الباب على كلّ مشكك، أن يقول: إن النبي على ربما قام بأعمال معينة لا نعلمها، تخالف ما يدعو إليه، أو إنه ربّما التقي بأناس علموه هذا القرآن والدين الذي جاء به.







#### ١- المصادر الرئيسية

#### ثانياً: الشمول

فحياة النبى ﷺ تجسيد لجميع جوانب الحياة الإنسانية . فهو ﷺ الإنسان السامي في أخلاقه وتعامله، وهو الأب الرفيق الحانى على أولاده، والزوج اللطيف بزوجه الرفيق بها، يعاشرها بالمعروف، وهو الحاكم العادل الذي يعيش مع الناس ويستمع لهم، والشاب الذي يتصف سلوكه بالاستقامة والبعد عن الفواحش وذلك أن النبي ﷺ هو آخر رسل الله إلى الناس، وقد بعث ليكون قدوة للناس كافة في جميع جوانب الحياة الإنسانية، فهو القدوة للزوج مع زوجه، وللأب مع أولاده، وللحاكم مع شعبه، وللصديق مع صديقه، وللجار مع جاره، وللمصلح الاجتماعي مع مجتمعه

#### أوّلاً: الفقه الإسلامي

- □ تعريف : للفق الإسلامي أثره في حياة المسلمين، فهو: « العلم الذي يبحث في أفعال المكلَّفين من حيث الحِلّ والحُرمة» .
- ماذا يمثل للمسلمين؟ وبالتالي فهو يمثل معايير تحكم حياة المسلمين وتحدّد لهم ما يجب فعله وما لا يجوز فعله، استقاها العلماء بالاعتماد على نصوص الكتاب الكريم والسنة النبوية وأصول الشريعة ومقاصدها العامة.

#### □ ماذا حقّق للمسلمين؟

- ١- شكل الفقه الإسلامي نقلة تشريعية نوعية، نقلت البشرية من القوانين البشرية البدائية إلى القانون الإلهي.
- ٢- وجاء بمبادئ تشريعية لم تكن معروفة من
   قبل، ولم يصل الغرب إلى بعضها إلا حديثاً.





يعرّف العلماء الفقه الإسلامي بأنّه:

« علم الأحكام الشرعية العملية، المكتسب من أدلتها التفصيلية».

#### أوّلاً: الفقه الإسلامي

□ شبهة حول الفقه الإسلامي: بسبب ما يمثّله الفقه الإسلامي من أهميّة في صياغة حياة المسلمين وفق أحكام الإسلام، استهدفه أعداء الأمة بمحاولة الغض من قدره، وكان مما زعموه: «إن الفقه الإسلامي مستمد من القانون الروماني».

#### 🗖 ردّ الشبهة:

الرد الأول: هذه دعوة لا سند لها ، والناظر في الفقه الإسلامي وفي القانون الروماني يدرك البون الشاسع بينهما في الأسس والمبادئ والمضمون، ويدرك مدى التطوّر التشريعي الهائل الذي نقل به الفقه الإسلامي البشرية عما كان عليه الحال قبل الإسلام.

أ- ففي الفقه الإسلام نظم تشريعية لا مثيل لها في القانون الروماني ، مثل نظام التوارث.

ب - كما جاء الفقه الإسلامي بمبادئ تشريعية عظيمة خلا منها القانون الروماني، مثل: مبدأ الرضائية في العقود، الذي قرره قوله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ إِلَّا أَنِ تَكُونَ بَحِكَرَةً عَن تَرَاضِ مِنكُمْ وَلَا نَقْتُلُواْ أَنفُسكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا اللهُ لَا النساء: ٢٩)

في حين سادت في القانون الروماني الشكلية المقيتة، التي لا تعتد بالعقود ، إلا إذا أفرغت في أشكال رسمية معينة.



مبدأ الرضائية في العقود: هو مبدأ سبق اليه الإسلام منذ أكثر من ١٤ قرناً، ولم يهتد الغرب إليه إلا عندما صاغ قوانينه الحديثة، وهو مبدأ يعده الغربيون تطوراً نوعياً في القانون .

#### أولاً: الفقه الإسلامي

الرد الثاني: وفي المقابل تضمن القانون الروماني نظماً قانونية لم يقرّها الفقه الإسلامي ، مثل:

- ١- نظام التبنّي
- Y- والسلطة الأبوية للأب على أسرته، أن يتصرّف فيهم وفي أموالهم بالبيع
- ٣- وسلطة الزوج على زوجته، أن يتصرّف فيها وفي مالها كما يشاء
- ٤- وسلطة الدائن على مدينه في استعباده إذا أعسر بالسداد.

الرد الثالث: ويؤكد بعض الباحثين الغربيين المنصفين أثر الفقه الإسلامي في قوانين أوروبا الحديثة، وخاصة الفقه المالكي منه، وذلك من خلال اتصال الأوروبيين بالمسلمين في الأندلس.

الرد الرابع: كما قد أشاد بفضل مبادئ الفقه الإسلامي وتشريعاته وصلاحيته للتطبيق العديد من المؤتمرات الدولية الحقوقية التي عُقِدت في العصر الحديث.

وينبغي الاستفادة من الثروة الفقهية التي خلفها لنا أسلافنا دون وقوع في التقديس المطلق لها، فهذه الثروة – على عظمها – تبقى اجتهادات بشرية لعقول عظيمة ومخلصة، لكنها قد تخطئ أحياناً، تأثراً ببيئتها أو لسبب آخر.



يقول المؤرّخ الفرنسي سيلو: إن قانون نابليون منقول عن كتاب فقهي في مذهب الإمام مالك، هو: شرح الدردير على متن خليل، مع العلم أن الكتاب المذكور مشهور اليوم متداول بين دارسي الفقه الإسلامي.

### ثانياً: اللغة العربية

ترتبط اللغة العربية بالإسلام ارتباطاً وثيقاً، فهي:

ا- لغة القرآن الكريم والسنة النبوية والتراث الإسلامي

٢- وأحد أهم أسس هوية الأمة وذاكرتها ووحدتها.

مهاجمة المستشرقين و أتباعهم للغة العربية: بسبب الأهمية البالغة للغة العربية هاجمها المستشرقون وأتباعهم، زاعمين « أنها لغة معقدة ولا تناسب العصر، ودعا بعضها إلى استبدالها بالعامية، ودعا آخرون بكتابتها بالحروف اللاتينية».

#### وهدفت هذه الدعوات إلى:

- ١- تفريق المسلمين من خلال تعدد لغاتهم.
- ٢- قطع صلتهم بكتابهم وسنة نبيهم وتراثهم.
- ٣- ربطهم بالأعداء ارتباط التابع بالمتبوع والعبد
   بسيده

#### كيف نرد على هذه الدعوات ؟

الرد الأول: الحقيقة أن اللغة العربية هي أفصح اللغات وأبينها في التعبير عن حقائق الأشياء والمشاعر، وتمتازب:

- ۱- سعة مفرداتها
- ٢- ودقة ألفاظها ومعانيها
  - ٣- وتنوع أساليبها
- ٤- وقابليتها الكبيرة للاشتقاق ومواكبة التطوّر العلمي والحضاري، حتى قيل: أن العرب سنمُّوا عَرَباً، لقدرتهم على الإعراب عمّا في نفوسهم، ولم يُعرف عن أمة أنها أقامت أسواقاً للتباري في البيان والكلام مثل العرب.

ولذلك شاء الله تعالى أن ينزل القرآن الكريم بهذه اللغة ، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ الْعَرَبِيَّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ لَا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ الزخرف: ٣

#### ألاحظ:

جاء التعليل في الآية الكريمة ب « لعلكم تعقلون» مما يدلّ على أنّ اللغة العربية أقدر اللغات على إيصال أدق المعاني والتصورات والحقائق والتعبير عن اصدق المشاعر.

### ثانياً: اللغة العربية

يقول حافظ إبراهيم في قصيدته المشهورة في اللغة العربية في اللغة العربية، وعنوانها: اللغة العربية تنعى حظها بين أهلها:

وَسِعتُ كتابَ اللهِ لفظاً وغايةً ومساحِقتُ عن آي به وعظاتِ

فكيفَ أضيقُ اليومَ عن وصفِ آلةٍ وتنسيقِ أسماعٍ لمخترعاتِ

أنا البحرُ في أحشائهِ الدرُّ كامنٌ فهل سألوا الغوّاص عن صدفاتي؟

الرد الثاني: وجوانب عظمة اللغة العربية لا تقتصر على المعاني الدقيقة والمدلولات العميقة، بل تمتد لتشمل الجوانب الشكلية أيضاً مثل: الصوت والكتابة. يقول الأديب الفلسطيني خليل السكاكيني في اللغة العربية:

#### أ- الصوت

« لو قابلت كثيراً من مفرداتها بمثلها في لغات أخرى، لظهر لك أنها أنسب للمعنى، وأبين للفكر، وأطول لإظهار أعمق التأثرات:

۱- فلفظة (لا) النافية للجنس أنسب من كل أدوات النفي في أي لغة كانت، إذ يسهل معها مد الصوت.

٢- والصفات التي تجيء على وزن (فاعل) مثل: واسع و غافر وطاهر وكامل، أو على وزن (فعيل) أو (فَعول) مثل: كبير، عظيم عليم سميع، أو صبور غفور شكور، أطوع للتعبير عن أعمق التأثرات، لما فيها من الحركات الطويلة، إلخ،

٣- وكلمة (حق) بحائها وقافها المشددة العميقة، لا تعادله كلمة أخرى من أي لغة في الدلالة على معناها، ولا بد أن الناطق بهذه اللفظة يشعر بالحق أكثر من غيره، وليس ذلك فقط، بل لها تأثير في السامع، بحيث تصل إلى أعماق قلبه وتحدث في نفسه هزة».



تواجه اللغة العربية اليوم مخاطر جديدة، فهناك فئة من الناس وتحت تأثير الانبهار بالآخر والشعور بالنقص ، تقوم عبر وسائل الإعلام باستخدام اللهجات العامية بدل الفصحي حتى في برامج الأطفال مما يؤثر سلباً على لغتهم.

#### فيجب علينا المحافظة على العربية والتمسك بها، وأن نجتهد في تعلّمها والتكلّم بها:

١- كى نستطيع فهم القرآن الكريم وسنة النبي علير

٢- ولا ننعزل عن التراث الحضاري الذى خلفه لنا أسلافنا، باعتباره من مقومات ذاكرتنا وهويتنا ووحدتنا

### ٢- المصادر الثانوية

#### ثانياً: اللغة العربية

ب- الكتابة

وفى اللغة العربية مثلاً يكتب المرء في الغالب الأعم ما يلفظ من حروف ويلفظ ما يكتب منها، أي: ثمة توافق كبير بين الملفوظ والمكتوب، بخلاف لغات العالم الأخرى التي لا تخلو نغة منها من:

- حروف صامتة تُكتب ولا تُلفظ (make eat)
- ولديها أصوات مختلفة للحرف الواحد حسب موقعه في الكلمة (sat - save) (car - circle)
  - ولديها حروف متعددة للصوت الواحد.

(Picture - pick - lake)

والشواهد على ذلك كثيرة لا تخفى على مقارن منصف.



### ثالثاً: التاريخ الإسلامي

إن التاريخ الإسلامي، وخاصة في أوقات الازدهار والتقدم والفتوح، ليس مجرد أحداث مرّت، بل هو حركة حيّة غَيَّرَت مسار البشريّة، وحرّرت الإنسان من طواغيت الأرض ومن الظلم والاستعباد.

ولا يزال التاريخ الإسلامي يلعب دوراً ملهماً في تشكيل الشخصية الإسلامية، ويثير في المسلم مشاعر العزة والكرامة، ويبعث فيه الأمل بإمكانية النهوض والعودة الى صدارة الأمم من جديد، ولا يزال ماثلاً في ذهن كل مسلم: حزم الصديق في وعدل عمر في وبسالة خالد في وعلم أبن عباس في وعقل ابي حنيفة، وإتقان البخاري، وطب ابن سينا، وبصريات ابن الهيثم، رحمهم الله جميعاً

#### ثالثاً: التاريخ الإسلامي

#### شبهات حول التاريخ الإسلامي وردها:

سعى أعداء الإسلام إلى تشويه التاريخ الإسلامي، ليفصلوا حاضر المسلمين عن ماضيهم ويحولوا دون انبعاثهم من جديد ، ومن ذلك أنهم صوّروه تاريخ نزاعات وحروب وفتن.

#### ونوجز الرد على هؤلاء بما يأتي:

الرد الأول: إنه لم يخلُ تاريخ بشري من النزاعات والحروب، فهذا دأب البشر أنهم ، حين يختلفون، قد يجرّهم الاختلاف الى التقاتل والتنازع.

والتاريخ الإسلامي هو أقل تاريخ بشريّ شهد مثل هذه النزاعات وسقط فيه قتلى.

فهذا التاريخ الأوروبي الذي يتغنّى به بعض الناس، قد شهد صفحات دمويّة لا تقارن بما شهده التاريخ الإسلامي من نزاعات، وخذ مثالً على ذلك:

1- الحروب الدينية بين الكاثوليك والبروتستانت في عصور أوروبا الوسطى، وقد ذهب ضحيتها ملايين الناس.

٢- والحربان العالميتان الأولى والثانية ، في النصف الأول من القرن العشرين.

هما حربان أوروبيتان، وهما الأكثر دموية وتدميراً في التاريخ البشري، حيث ذهب ضحيتهما أكثر من خمسين مليون إنسان من الأوروبيين وغيرهم، في سابقة لم يشهد لها التاريخ مثيلاً.



الحرب العالمية الثاثية 1945 - 1939

## ثالثاً: التاريخ الإسلامي

#### الرد الثاني:

إن التاريخ الإسلامي متعدد الجوانب، والذين يصورونه تاريخ حروب وفتن، يضخمون نقاط الضغط فيه على حساب الصفحات المشرقة، في الجوانب الدينية والاجتماعية والاقتصادية والعلمية والحضارية، فهذا التاريخ هو الذي:

- 1- فتح الفتوحات العظيمة التي حرّرت الناس من الطواغيت، وتسامح أهله مع الآخرين تسامحاً غير معهود ولا مسبوق.
- ٢- وقدّم للبشريّة مخترعاتٍ و علوماً متقدمة، وخطا بها خطوات نوعية نحو التقدم الذي تشهده الآن، في شتى المجالات العلمية والحضارية، في الطب والفلك والرياضيات والكيمياء وغيرها.

وقد رصد هذا الأثر الهائل للحضارة الإسلامية في العالم وفي الحضارة الغربية بخاصة، عدد من المنصفين من المستشرقين الغربيين، مثل: ارئست رينان، وزغريد هونكة ، التي تقول في مقدمة كتابها الشهير (شمس العرب تسطع على الغرب): « وأردتُ أن أكرم العبقرية العربية، وأن أتيح لمواطنيَّ فرصة العود إلى تكريمها، كما أردت أن أقدم للعرب الشكر على فضلهم، الذي حرمهم من أقدم للعرب الشكر على فضلهم، الذي حرمهم من

٣- والتاريخ الإسلامي قد شهد ما يُعرف اليوم بمؤسسات المجتمع المدني، فانتشرت فيه معاهد العلم والثقافة والمستشفيات ودور رعاية الأيتام والمؤسسات التجارية الخاصة، وازدهرت فيه التجارة والصناعة والزراعة، وظل مجتمعاً فاعلاً رغم ضعف الدولة الإسلامية وغيابها.

سماعه طویلاً، تعصب دینی أعمی أو جهل ا

أحمقُ ».



#### ثالثاً: التاريخ الإسلامي

#### ملاحظات هامة:

1- على أننا لا ينبغي أن نواجه تطرّف المستشرقين، بتطرّف مضاد يُبالغ في تقديس التاريخ الإسلامي إلى حد تسويغ ما وقع فيه من أخطاء، فهو، على أهميته ومنجزاته، تاريخ صنعه بشر، صدرت منهم أخطاء لا يقرّها الإسلام.

٧- كما علينا أن نتثبت من الرواية التاريخية، والتي لم تحظ بالتمحيص والتثبت مثل ما حظيت رواية الحديث النبوي، من الجمع بين الروايات التاريخية للحادثة الواحدة من أكثر من مصدر تاريخي، من أجل تكوين صورة أقرب ما تكون إلى الحقيقة، وبذلك نفوت الفرصة على الذين يتلقفون بعض الروايات التاريخية الضعيفة ومن مصادر غير موثوقة من أجل أن يدعموا طعونهم في التاريخ.





#### أناقش:

من مزاعم المستشرقين: أن الفتح الإسلامي، كان حركة غزو ونهب لخيرات البلاد المفتوحة، لصالح مركز الدولة الإسلامية في المدينة!



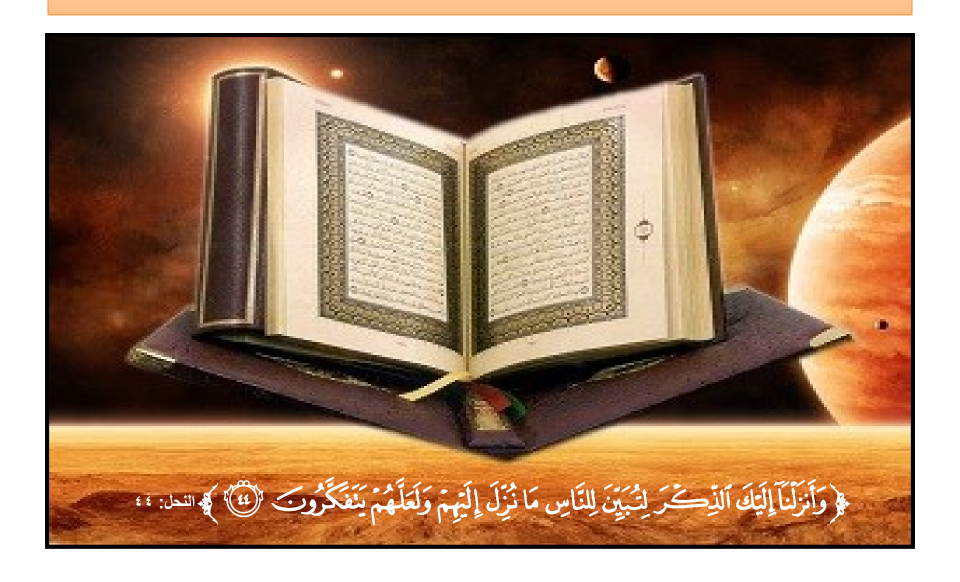
### الوحدة الثانية

القرآن الكريم والسنة النبوية

اعداد د. موسی معطان د. منی رفعت



## أوّلاً: القرآن الكريم



# وتشتمل هذه الوحدة على العناوين التالية:

١- تعريف القرآن الكريم.

٢- نزول القرآن الكريم.

٣- جمع القرآن الكريم.

٤- تفسير القرآن الكريم.

٥- ترجمة القرآن الكريم.

٦- إعجاز القرآن.



### الأهداف التعليمية

(2)



- إشراء معلومات الطلبة حول القرآن الكريم، بوصفه المصدر الأول للثقافة الإسلامية.
- أن يتعرف الطلبة على كيفية نزول القرآن الكريم وحكمة ذلك.
- أن يتتبع الطلبة جهود السلف الصالح في جمع القرآن الكريم ومنهاجهم العلمي في ذلك.
- أن يتعرف الطلبة على المقصود بتفسير القرآن وترجمته
- أن يناقش الطلبة وجوه الإعجاز في القرآن ليقفوا على مواضع الإبداع فيها.

# Dr Maurice Bucaille

قال د. موريس بوكاي الطبيب والعالم الفرنسي المعروف:

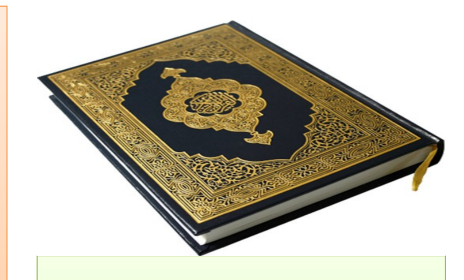
"لقد أثارت الجوانب العلمية التي يختص بها القرآن دهشتي العميقة في البداية، فلم أكن أعتقد قط بإمكانية اكتشاف عدد كبير إلى هذا الحديمن الدعاوى الخاصة بموضوعات شديدة التنوع ومطابقتها تماماً للمعارف العلمية الحديثة، وذلك في نص كتب منذ أكثر من ثلاثة عشر قرناً في البداية لم يكن لي أيّ إيمان بالإسلام، وقد طرقت دراسة هذه النصوص بروح متحررة من كلّ حكم مسبق وبموضوعية تامة."



The Bible, the Quran & Science

كتابه الشهير: القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم

### أوّلا: تعريف القرآن الكريم



#### يُعرف القرآن الكريم بأنه:

«كلام الله تعالى ، المنزّل على محمد في ، باللفظ العربي، المعجِز، المنقول بالتواتر، المتعبّد بتلاوته، المبدوء بسورة الفاتحة ، والمختوم بسورة الناس ».

- □ وهو المصدر الأساس للتشريع الإسلامي، وفيه هدى للناس ورحمة، وهو ينبوع الحكمة، ومصدر الخير، لا تنقضي عجائبه، ولا يَخْلَق على كثرة الرد.
  - □ وهو هدى الله تعالى للعالمين:
- ١- أنقذ البشرية من ظلمات الشرك والوثنية إلى نور التوحيد.
- ٢- ونقلها من التقليد والجمود إلى التحرر العقلي والتفكير الحرّ.
- ٣- ودعا إلى المساواة والعدل بين البشر، ونبذ التمييز والعدوان والظلم.
- ٤- وأنشا جيلاً فريداً، نشر الحق
   والخير والعدل في كل مكان.

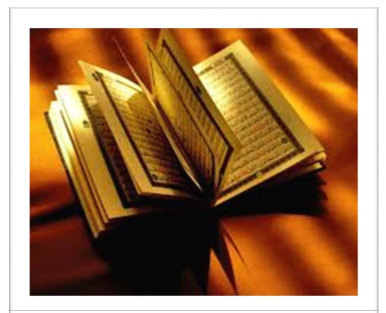
#### وممّا يدلّ على أنّ القرآن الكريم من الله تعالى وليس من عند محمد على

۱- المعهود من سيرته عند العرب أنه كان يتميز بالصدق والأمانة، فما كان ليترك الخيانة والكذب على الناس، ويكذب على الله تعالى.

٢- لو كان القرآن من عند النبي السياد الى نفسه، وكفاه فخراً أن ينسب إلى نفسه ما عجز العرب والإنس والجن جميعاً عن الاتيان بسورة من مثله.

٣- نقل المسلمون عن النبي القرآن الكريم كما نقلوا عنه أحاديثه الشريفة، ولا يصعب على أي إنسان أن يتبين الفروق الكبيرة بين الكلامين، من حيث الأسلوب والبلاغة والإعجاز، فلو كان القرآن الكريم من عند النبي الما نزلت أحاديثه في الرتبة عن رتبة القرآن الكريم، ولما افترق كلامه على درجتين متفاوتتين هذا التفاوت الكبير.

3- حوى القرآن الكريم أنواعاً كثيرة من الإعجاز، كالإعجاز البياني والإعجاز العلمي، والإعجاز الغيبي، والإعجاز التشريعي، وهي إعجازات لا يقدر على الإتيان بمثلها محمد ولا غيره من البشر.





#### وممّا يدلّ على أنّ القرآن الكريم من الله تعالى وليس من عند محمد على



ه- ورد في القرآن الكريم بعض آيات العتاب الشديد للنبي في ولو كان القرآن الكريم من عند النبي في لما ضمّنه هذا العتاب، لأنّ الإنسان لا يعاتب نفسه أمام الناس ولا يعلن لهم أخطاءه بهذا الأسلوب الشديد في اللوم والعتاب، ومن أمثلة ذلك :

#### ١ ـ معاتبته على في قبول الفداء من أسرى بدر.

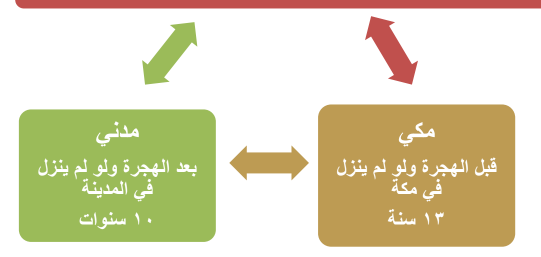
﴿ مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَكُونَ لَهُۥ أَسُرَىٰ حَتَىٰ يُثَخِنَ فِي ٱلْأَرْضِ ثَرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنيَا وَٱللَّهُ يُرِيدُ الْأَرْضِ ثَرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنيَا وَٱللَّهُ يُرِيدُ الْأَنفال: ٢٧ ﴿ الْأَنفال: ٢٧

٢- ومعاتبته لإعراضه عن عبدالله بن أم مكتوم الأعمى، حيث انشغل النبي على عنه عنه بنفر
 من زعماء قريش يدعوهم إلى الإسلام.

﴿ عَبَسَ وَتَوَلِّنَ ۚ ۚ أَن جَآءَهُ ٱلْأَعْمَىٰ ۚ ۚ وَمَا يُدْرِبِكَ لَعَلَهُ, يَزَّكُنَ ۚ ۚ أَوْ يَذَكُّرُ فَنَنفَعَهُ ٱلذِّكُرَىٰ ۚ أَمَّا مَنِ ٱسْتَغَنىٰ ﴿ عَبَسَ وَتَوَلِّنَ لَكُ أَن جَآءَهُ ٱلْأَعْمَىٰ ۚ ۚ وَمَا عَلَيْكَ ٱلَّا يَزَلِّكُ لَا يَزَلِّكُ لَا يَزِلِّكُ لَعَلَىٰ أَلًا يَزِلِّكُ وَأَمَّا مَن جَآءَكَ يَسْعَىٰ ﴿ فَهُو يَغْشَى لَ اللَّهُ عَلَىٰ أَنَّا عَنْهُ لَلْهَىٰ أَنْ اللَّهُ عَلَىٰ أَن اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ أَلَّا يَزِلِّكُ وَأَمَّا مَن جَآءَكَ يَسْعَىٰ ﴿ فَهُو يَغْشَى لَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ أَلًا يَرَاكُنَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ أَلَّا عَلَيْكُ أَلَّا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّ

#### ثانياً: نزول القرآن الكريم

الفاصل بين المكي والمدني هو الحد الزماني المتمثّل بالهجرة و لا عبرة بالمكان. فما نزل بعد الهجرة هو قرآن مدني ولو نزل في مكة، وما نزل قبل الهجرة هو قرآن مكي ولو لم ينزل في مكة.



٢- الحديث عن العقيدة (كالدعوة إلى عبادة الله تعالى وحده والبعث والجزاء)
 والأخلاق الأساسية (كالوفاء بالعهود والبعد عن الفواحش)

٣- بناء نفس مؤمنة تسارع إلى التزام الأحكام العملية.

( مرحلة تأسيس)

٤- اتصفت آياتها بالقصر.

Y- الحديث التفصيلي عن التشريعات والتكليفات العملية، (كالمعاملات المالية والعقوبات).

٣- تشريع الأحكام العملية يقتضي وجود دولة تطبقها.
 ( مرحلة بناء الدولة)
 ٤-اتصفت آياتها بالطول.

بدأ نزول القرآن الكريم بوساطة الملك جبريا عليه السالام على قلب النبي محمد في في ليلة القدر.

ثـــم اســـتمر
بالنزول المتدرّج
حسب الحوادث
على مدار ثلاث
وعشرين سنة.

### حكمة نزول القرآن الكريم بالتدريج



وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَ انْ جُمُلَةً وَحِدَةً كَذَلِكَ

لِنُثَيِّتَ بِهِ عَفُوا دَكِ وَرَتَلْنَهُ تَرْتِيلًا الله

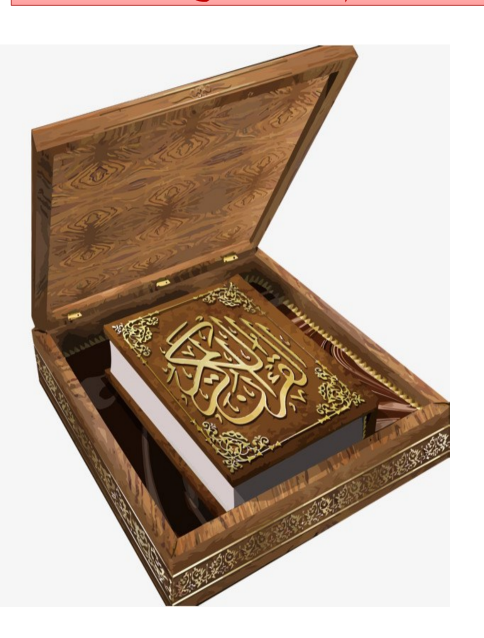
۲- التدرّج في التعليم التعليم

وَقُرْءَ اناً فَرَقْنَ هُ وَنَرَّلْنَهُ تَنْزِيلًا لِتَقْرَأَهُ, عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَرَّلْنَهُ تَنْزِيلًا



استشكل الكفار قديماً نزول القرآن الكريم منجماً (أي بالتدريج)، وزعموا انه لو كان من عند الله تعالى لنزل دفعه واحدة ، لان الله تعالى قادر على ذلك، بخلاف الإنسان الذي يحتاج إلى وقت قد يطول أو يقصر إذا ما رام تاليف كتاب، فرد الله تعالى هذه الشبهة ببيان حكمتين رئيسيتين لنزوله منجماً:

#### حكمة نزول القرآن الكريم بالتدريج



#### أوّلاً: تثبيت النبي على وصحابته الكرام

فكلما واجه النبي و صحابته الكرام محنة أو أذى من المشركين، نزلت آيات من القرآن الكريم تعلمهم:

١- أنّ الله تعالى معهم ولن بخذلهم.

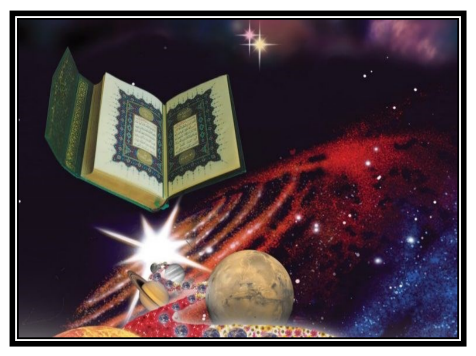
٢- وأنّ الابتلاء والأذى الذي يلاقيه الأنبياء
 و الدعاة سنّة إلهية.

"- وأنّ أُمَماً كثيرة قبل قريش قد آذت أنبياءها ومن آمن معهم، وأخذهم الله تعالى بالعذاب ونصر أنبياءه.

النتيجة: تقوى بذلك عزيمة النبي الشهرة وعنهم، ويخفّف ذلك عنه وعنهم، كما قال تعالى:

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُلَةً وَيُحِدَةً وَرَبَّلْنَهُ تَرْتِيلًا وَحُمَّلَةً وَرَبَّلْنَهُ تَرْتِيلًا وَحُمَّلَةً وَرَبَّلْنَهُ تَرْتِيلًا اللهِ الفرقان: ٣٢

### حكمة نزول القرآن الكريم بالتدريج



٢- وذلك أيضاً يسهل من تعلّم المسلمين في ذلك الوقت للقرآن وحفظه وفهمه وتطبيقه. قال تعالى: ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَنَهُ لِنَقَرَآهُۥ عَلَى النّاسِ عَلَى مُكُثِ وَنَزَّلْنَهُ نَزِيلًا ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَنَهُ لِنَقَرَآهُۥ عَلَى النّاسِ عَلَى مُكثِ وَنَزَّلْنَهُ نَزِيلًا ﴿ وَاللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللل

ثانياً: التدرج في التغيير والتعليم ١- إنّ تغيير كل ما كان عليه الناس في الجاهلية دفعة واحدة، من عقائد فاسدة وعادات اجتماعية سيئة أمر يشق على النفوس، وربّما يؤدي إلى رفض الاسلام كله؛ لأنّ تلك العقائد والعادات كانت متأصيلة في النفوس، نشأ عليها الناس وألفوها، فاقتضت الحكمة أن يغيّر الله تعالى هذه الاعتقادات والعادات بالتدريج ليسهل تركها وتغييرها، فكلّما حدثت حادثة نزل الحكم فيها.

## القرآن الكريم منقول بالتواتر وبرواية العامة





معنى قولنا: تم نقل القرآن الكريم عبر العصور بطريق التواتر، بل وبرواية العامة عن العامة (أي الأمة عن الأمة):

« أنّه نقله عدد هائل من الناس في جيل، عن عدد هائل من الناس في الجيل الذي قبلهم، وهؤلاء نقلوه عن عدد هائل من الناس في الجيل الذي قبلهم، وهكذا، إلى أن نصل إلى جيل التابعين، الذين نقلوه عن جيل الصحابة (رضي الله عنهم) ثمّ لا يُخطئ أفراد جيل من المسلمين، على كثرتهم وتباعدهم، في نقل حرف منه».

## القرآن الذي في صدورنا وفي المصاحف التي بين أيدينا هو كما أنزل على محمد الله لم يتغيّر منه حرف أو حركة، ولم تحرّف فيه كلمة واحدة.





#### الردّ:



- ٢- لتوضيح ذلك نضرب المثال الآتي:
- □ لو أنه جاءك شخص يخبرك أنه رأى شخصاً معيّناً في مكان معيّن وبتاريخ ووقت محدّدين فإنك قد تصدقه وقد تكذبه.
- □ ثم إذا أتاك شُخص آخر يخبرك بمثل ما أخبرك به الأول وبالتفاصيل ذاتها (وهما لا يعرف كل منهما الآخر لتقول إنّ الأول قد أخبره) فإنك ستزداد ثقة بصحّة ما أخبر به الأول.







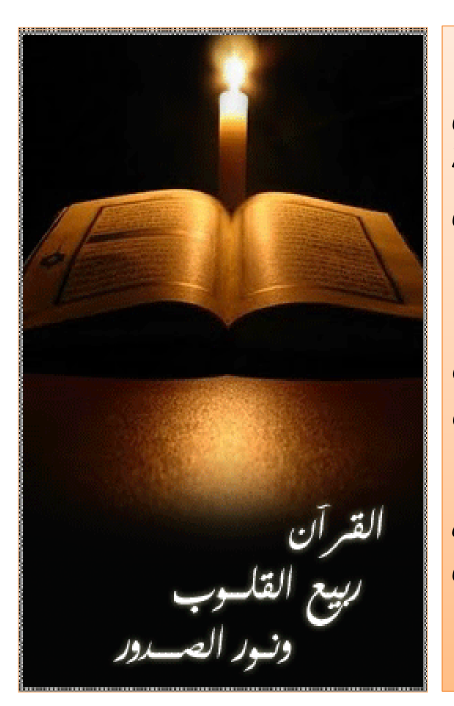
ألوف الأشخاص، كلهم يخبرونك بالخبر ذاته وبالتفاصيل ذاتها الله إنك عندئذ ستحكم قطعاً بصدق ما أخبرك به هذا الجمع الكبير من الناس، لأنه لا يمكن أن يكون صدفة اجتماع مثل هذا العدد الكبير من الناس، والذين لا يعرف بعضهم بعضا على الإخبار بالخبر نفسه وبتفاصيل دقيقة ومتطابقة، ثم لا يكون



إذا أنكر شخص دولة تشاد مثلاً، وأكد لنا أن كل الأخبار والصور عن وجودها كاذبة، فإننا نستهجن كلامه ونتهمه بالهذيان، مع أننا قد لا نكون زرنا هذا البلد ولا رأيناه، فما مصدر قطعنا بوجوده ؟؟؟؟







#### وهكذا القرآن الكريم ...

نقل كل حرف وكل كلمة منه وكل حركة فيه، آلاف مؤلفة من الصحابة رضي الله عنهم، وآلاف مؤلفة من كل جيل بعدهم في كل عصر.

١- بالكيفيّة نفسها.

٢- وبالتفاصيل والحروف والحركات والكلمات والآيات والسور والقراءات ذاتها.

7- لا يختلف اثنان من أيّ جيل وفي أيّ عصر في شيء من ذلك، فالعقل يحكم قطعاً بأنّه هكذا نرل دون أيّ تغيير أو تحريف.

## ثالثاً: جمع القرآن الكريم



- معنى الجمع في اللغة: الحفظ
  - والجمع نوعان:
  - ١- جمع في الصدور
  - ٢- وجمع في السطور





### جمع القرآن الكريم في عهد النبي عليه



كان الصحابة يتلقفون كل ما ينزل من القرآن الكريم ويتعهدونه بالحفظ والترتيل، وكان النبي في يأمر بعض أصحابه بكتابة ما ينزل، وعُرف هؤلاء بحب « كتبة الوحي»، ومنهم: الخلفاء الأربعة، وزيد بن ثابت، وأبيّ بن كعب.

وكان كل منهم يحتفظ بنسخة لنفسه مما يكتبه، وتوفي النبي والقرآن الكريم محفوظ في الصدور، متفرق في نسخ مكتوبة، إلى أن قام الصحابة بعد وفاة النبي بجمعه كتابة في مصحف واحد، بأمر من رئيس الدولة الخليفة أبي بكر الصديق في نسخ في عهد الخليفة عثمان بن عفان

#### أفكّر:

١- كان كتبة الوحي معدودين،
 بينما كان حفّاظ القرآن الكريم
 آلافاً مؤلفة، لماذا؟

٢- لماذا لم يجمع النبي القرآن الكريم في مصحف واحد في حياته؟



#### الجمع الأول للقرآن الكريم



- كان الجمع الأول للقرآن الكريم في عهد أبي بكر ربي وقد كثر القتل في الصحابة بي عروب الردة، وخاصة القراء منهم.
- فخشي عمر على القرآن الكريم بذهاب حفاظه ، فأشار على أبي بكر على أن يجمعه في مصحف واحد ، وأنّ يرتّب سوره وآياته حسب ما كان النبي على يطلب ترتيبها ويعلم صحابته حفظها.
- وبعد تردد، وافق أبو بكر على اقتراح عمر وشكّل لجنة علميّة من الصحابة ترأسها زيد بن ثابت عليه.



## الجمع الأول للقرآن الكريم



- وقام أعضاء اللجنة بعملٍ مضنٍ حيث:
- ١- طلبوا نسخ كتبة الوحي التي تفرق القرآن الكريم فيها مكتوباً.
- ٢- وطلبوا مجيء حفّاظ القرآن الكريم عن ظهر قلب.
- ٣- وقابلوا النسخ بعضها ببعض، وقابلوا ذلك كلّه بحفظ الحفاظ، وتوتّقوا من طريقة كتابة كلّ كلمة وحرف، إلى أن أنجزوا عملهم بكتابة القرآن الكريم جميعه في مصحف واحد.
- 3- وقد أودع ذلك المصحف عند أبي بكر ثمّ انتقل بعد وفاته إلى عمر، وبعد وفاة عمر بقي عند ابنته حفصة زوج النبي ، وظلّ عند حفصة إلى أن طلبه عثمان ليقوم بالجمع الثاني، رضي الله عنهم جميعاً وأرضاهم.

فَ رِدًا (٩٥) إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَسُوا الصَّالَحَانَ سَيَخِفُلُ لَهُمُّ الرَّحْمَنُ وُدًّا (٩٦) فَإِنْمَا يَشَرْنَاهُ بِلسَانِكَ لِتَبُشْرَبِهِ الْمُنْقِينَ وَتُذَذَرِبِهِ قَوْمًا لُذَا (٩٧) و كُمْ أَهْلَكُنَا قَبُلُهُمْ مِنْ قَرْنَ هَلْ تُحِسِّ مِنْهُمْ مِنْ أَحَد أُو تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْسُرًا (٨٨) =======

## الجمع الثاني للقرآن الكريم





عندما انتشر الإسلام في الآفاق، ودخلت فيه أمم كثيرة، قدم حذيفة بن اليمان اليمان الذي كان يشارك في الفتوحات حينها، على الخليفة عنمان المناس المناس حديثي العهد اختلاف الناس حديثي العهد بالإسلام في أطراف الدولة في القراءة، وخاصة منهم الشعوب التي دخلت في الإسلام من غير العرب، قائلاً له:

« يا أمير المؤمنين، أدرك هذه الأمّة قبل أن يختلفوا اختلاف اليهود والنصارى».

#### الجمع الثاني للقرآن الكريم

٢-وشقل لجنة من الصحابة برناسة زيد بن ثابت ...

أرمسل عثمسان
 السى حفصسة ش
 بطلب نسختها.

٣- وطلب من اللجنة أن تنسخ
 عن تلك النسخة
 عدة نسخ.

 ثم قام عثمان بإرسال تسخة إلى كل طرف من أطراف الدولة الإسلامية، وأرسل مع كل نسخة قارنا مثقنا من الصحابة يعلم النس القراءة.

 وأمر بإهراق كلّ النسخ الشخصية التي كتبها الناس يتفسهم مخافة وجود نقص أو خليل فيها، ثم أرجع نسخة حفصة البها.

وعن تلك النسخ التي أرسلها عثمان إلى الآفاق، نسخ الناس نسخهم إلى يومنا هذا، ولذلك يُثار إلى المصاحف المنتشرة في العالم الإسلامي اليوم، على أنها مكتوبة «بالرسم العثماني». والطرق التي أرسل القراء بتعليمها للناس هي الطرق التي لا نزال نقرأ بها إلى اليوم.



## استنتج: ما الفرق بين جمع أبي بكر وجمع عثمان (رضي الله عنهما) ؟

#### الجمع الأول للقرآن الكريم

في عهد: أبي بكر الصديق إلى الله المديق المالة المدافع: حروب الردة واستشهاد عدد كبير من حفظة القرآن الكريم.

العمل المنجز: كتابة القرآن جميعه في مصحف واحد. الذي أشار بهذا العمل: عمر بن الخطاب عليه.

#### الجمع الثاني للقرآن الكريم

في عهد: عثمان بن عفان را على عهد: عثمان بن عفان را الدافع: اتساع رقعة دولة الخلافة واختلاف الناس حديثي العهد بالإسلام في أطراف الدولة في القراءة.

العمل المنجز: نسخ عدة نسخ عن المصحف بالرسم العثماني وارسال نسخة إلى كل طرف من أطراف الدولة الإسلامية، وحرق النسخ الشخصية مخافة وجود نقص فيها أو خلل.

الذي أشار بهذا العمل: حذيفة بن اليمان 🐞

## رابعاً: تفسير القرآن الكريم

## لم يفسر الرسول و كلّ القرآن الكريم، إنّما ورد عنه تفسير بعض آياته، وذلك كي:

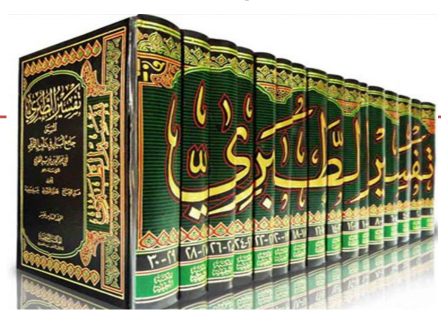
٢- فضلاً على أنّ مدلول النص القرآني لا يمكن أن يحيط به أحد من البشر، ولا أن يحده تفسير مهما كان ضخماً ، وفي كلّ عصر يكتشف المسلمون شيئاً لم يكن كشفه السابقون، قال تعالى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْمَحْرُ مِدَادًا لِكَامَتِ رَبِي لَفِدَ الْمَحْرُ قَلُ أَن نَفُدُ كَامَتُ رَبِي وَلُو جِئْنَا بِمِثْلِهِ عَدَدًا اللهِ الكهف، ١٠٩)



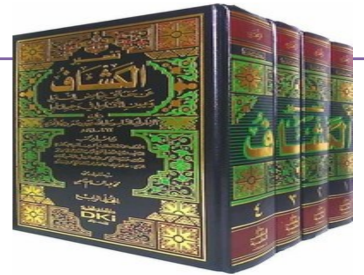
- فقد اهتم العلماء عبر العصور بتوضيح معاني القرآن الكريم وكشف أسراره، وهكذا ظهر «علم التفسير» وتطوّر حتى صار من أهم العلوم.
- ولم يتوقف التفسير عند عصر محدد ولا جيل معين، بل ظهرت تفسيرات جديدة للقرآن الكريم في كلّ عصر منذ بداية التدوين والنهضة العلمية للمسلمين وحتى عصرنا الحديث.

### ومن أشهر كتب التفسير القديمة

۱- تفسير الطبري المسمّی « جامع البيان عن تأويل آي القرآن » لابن جرير الطبري، وهو أوّل تفسير كامل مكتوب للقرآن الكريم ، ولذلك يلقّب الطبري ب « شيخ المفسرين ».

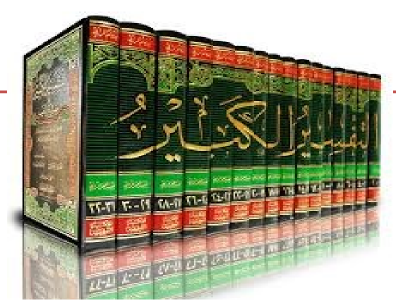


٢- تفسير الزمخشري المسمى
 « الكشاف عن حقائق التنزيل
 وعيون الأقاويل في وجوه
 التأويل» وهو من أعظم كتب
 التفسير التي تميّزت بإبراز
 الإعجاز البيائي للقرآن الكريم.

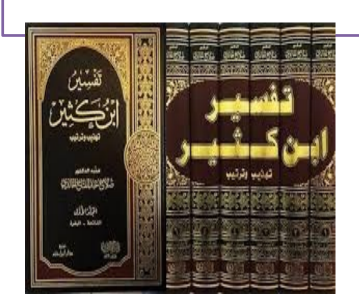


### ومن أشهر كتب التفسير القديمة

٣- تفسير الرازي المسمّى « مفاتيح الغيب » أو « التفسير الكبير»، وهو من أعظم كتب التفسير المطوّلة والتي عنيت بجمع أقوال العلماء في تفسير كل آية وببيان ما تتضمنه الآية من مسائل عقلية ودينيّة وفلسفيّة وغيرها.



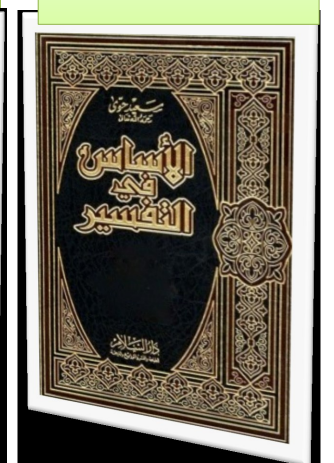
٤- تفسير ابن كثير المسمى
 « تفسير القرآن العظيم» ،
 وهو من كتب التفسير التي تميّزت بسهولة العبارة وعدم الإطالة.

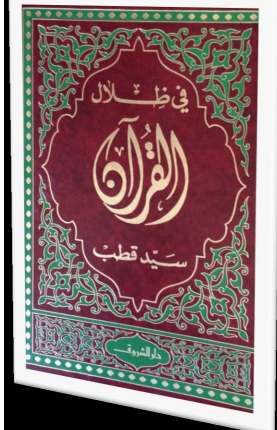


#### ومن أشهر كتب التفسير الحديثة

۱- تفسیر « التحریر والتنویر» للطاهر بن عاشور ( رحمه الله)

۲- تفسیر « الأساس في التفسیر » لسعید حوی.
 ( رحمه الله )

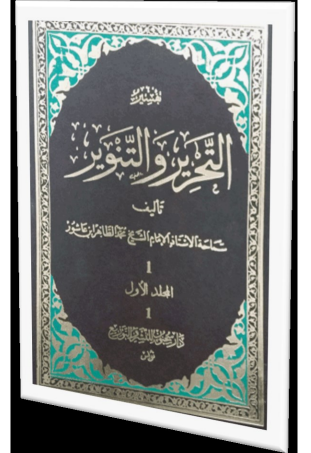




٣- تفسير « في ظلال

القرآن » لسيد قطب

( رحمه الله )



## قواعد في الفهم السليم للقرآن الكريم

تفسير القرآن بصحيح السنة بالقرآن بصحيح السنة

التزام قواعد اللغة العربية و دلالاتها

الحذر من الإسرائيليات ملاحظة أسباب النزول

مراعاة السياق

### القاعدة الأولى: التزام قواعد اللغة العربية ودلالتها

يجب تفسير الآيات وَفق دلالات اللغة العربية الفصيحة، وعدم تفسير ها خارج ما تحتمله دلالات اللغة، فقد نزل القرآن الكريم بلسان عربي مبين.

١- أنه ينبغي مراعاة دلالات الألفاظ كما كانت في عصر نزول القرآن فيما يتعلق بالمفردات التي تغيرت دلالتها.

٢- أنه لا بد من البعد عن التكلف والتعسف في فهم الآيات وتأويلها تأويلاً فاسداً لتتناسب مع مفاهيم يرى الشخص صحتها. والوقف السليم يتمثّل في التزام فهم الآيات كما هي وَفق دلالات اللغة العربية البيّنة من غير تكلف بعيد ولا تأويل فاسد.

وكلمة « سيّارة» لا تعني ما تدل عليه اليوم، وهكذا.

فكلمة «سائحات» مثلاً لا تعني مفهوم السياحة في عصرنا.

مسلمات مؤمنات قانتات تائبات عابدات سائحات

« وجاءت سيارة فأرسلوا واردهم فأدلى دلوه »

## القاعدة الثانية: تفسير القرآن بالقرآن

- معناه: جمع الآيات حول الموضوع الواحد من شتى سور القرآن لتشكيل تصوّر قرآني شامل عن الموضوع الواحد قبل الحديث فيه.
- ذلك أنّ الصورة المجزوءة قد لا تساعد في إعطاء تفسير صحيح ولا حكم سليم. ومعلوم أنّ القضية الواحدة قد يتناولها القرآن في أكثر من موضع فيه حسب الحاجة.

- القاعدة الثالثة: تفسير القرآن بصحيح السنة
- وذلك بالاعتماد على الأحاديث الصحيحة دون الأحاديث الضعيفة والموضوعة.
- وإدخال الحديث المشكوك في صحته إلى التفسير وحمل كلام الله تعالى عليه، يشكّل إساءة بالغة لكلام الله تعالى وانتقاصاً لهيبته وتحريفاً لمعانيه من مراد الله تعالى إلى كلام تناقله البشر ولا وجه لصحته.

#### القاعدة الخامسة: ملاحظة أسباب النزول

- معناه: ملاحظة الوقائع أو الأحداث التي نزلت فيها بعض الآيات، وذلك يساعد كثيراً في الوصول إلى المعنى الصحيح لتلك الآيات.
- ومثال ذلك قوله تعالى: « إن الصفا والمروة من شعائر الله فمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوّف بهما» وقد يُفهم منه خطأ أن السعى بين الصفا والمروة غير واجب، وليس ذلك بمقصود، بل الآية نزلت لأنّ المسلمين شعروا بالحرج النفسي، لأنّ أهل الجاهليّة كانوا يسعون بين الصفا والمروة وعلى كل منهما صنم يقدسونه، فنزلت الآية لرفع مثل هذا الحرج.

## القاعدة الرابعة: مراعاة السياق

- معناه: أنه يختلف المعنى أحياناً باختلاف السياق الذي ورد فيه، وبالتالي لا بدّ من ملاحظة سياق الآية لتحديد المعنى الصحيح لها.
- وعلى سبيل المثال قوله تعالى: «وليس الذكر كالأنثى» قد يُفهم منه خطا التمييز بين النكر والأنثى، وليس الأمر كذلك، إذ بالرجوع إلى السياق يتبين أن المقصود: ليس الذكر كالأنثى في غرض خاص، يتعلق بنذر المولود لخدمة دور العبادة والعابدين فيها.

﴿ إِذْ قَالَتِ آمُرَأَتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرِّراً فَتَقَبَّلُ مِنِي إِنَّكَ أَنتَ ٱلسِّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَ فَا فَكُمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتُ رَبِّ إِنِّي وَضَعَتُهَا أَنْتَى وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ وَلَيْسَ ٱلذَّكُو كَالْأَنْيُ وَإِنِّي سَمِّيتُهَا مَرْيَمُ وَإِنِّي أَعِيدُها بِكَ وَذُرِّيَّتُهَا مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّجِيمِ اللَّهُ ﴾ آل عمران: ٥٣ - ٣٦

## القاعدة السادسة: الحذر من الإسرائيليات

#### • تعريف الإسرائيليات:

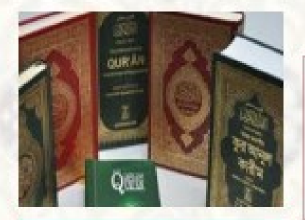
هي حكايات منقولة عن اليهود وكتبهم الى كتب التفسير، وفيها تفاصيل لحكايات وأحداث لم يقم القرآن الكريم بتفصيلها، مثل:

- ۱- تحدید نوع الشجرة التي أكل منها آدم (علیه السلام).
- Y- وأسماء الحيوانات التي حملها نوح (عليه السلام) في سفينته.
- ٣- وحكايات تفصيلية من حياة الرسل السابقين وأحداث تاريخية وكونية.

- ولابد من الحذر من هذه الإسرائيليات وعدم الاعتماد عليها في التفسير:
- ١- خاصة وأنّ منها ما يخالف عموم القرآن الكريم ويعارض العقل والمنطق السليم.
- ٢- فضلاً عن أن العناية بمثل هذه الحكايات التفصيليّة يخالف منهج القرآن الكريم الذي لا يحفل بالتفصيلات غير المهمة. ولو كان في تلك التفصيلات فائدة لما أغفلها القرآن الكريم.
- ٣- وقد تنبه عدد من المفسرين إلى خطر هذه الإسرائيليات وضرورة تنقية
   كتب التفسير منها.

#### خامساً: ترجمة القرآن الكريم

#### هناك طريقتان لترجمة أي نص من لغة إلى لغة أخرى:



#### الترجمة الحرفية

 وتقوم على نقل نص من لغة إلى أخرى ، مع الاحتفاظ بكل ما في النص الأصلي من دلالات ومزايا لغوية في الأسلوب والنظم.



#### The Quran Translated MESSAGE FOR HUMANITY

الترجمة التفسيرية

 وتقوم على نقل المعنى العام لنص ما من لغة إلى أخرى.

#### الترجمة التفسيرية مطلوبة شرعاً لأنها:

- 1- تنقل معاني القرآن الكريم إلى غير الناطقين باللغة العربية، وذلك يساعد على انتشار الدين وعموم الخبر للعالمين.
- ٢- وهي في الحقيقة تفسير للقرآن الكريم لكن بلغة غير العربية، وهي أشبه ما تكون، بأن يأتي مترجم إلى كلام ابن كثير في تفسيره مثلاً، فينقله إلى الإنجليزية، ولذلك من الأدق أن يُطلق على هذه الترجمة تعبير (ترجمة معاني القرآن الكريم) لئلا يُظن أنها ترجمة حرفيّة للقرآن الكريم.

## أما الترجمة الحرفية فهي محرمة شرعاً باتفاق العلماء، بل هي غير ممكنة أصلاً، ولا يمكن أن نعدها كلاماً إلهياً مقدساً، وذلك لأسباب من أهمها:

- ١- إنّ ألفاظ القرآن الكريم ذات دلالات دقيقة، وقد لا يصل المترجم إلى المعنى الدقيق، أو قد يُخطئ في فهمه، أو في انتقاء الألفاظ الدقيقة للتعبير عنه وقد لا يوجد في اللغة المترجم إليها ألفاظ مقابلة تعطي الدلالات الدقيقة لتلك الألفاظ العربية في النص القرآني، خاصة وأنّ اللغة العربية هي أوسع اللغات في التعبير.
- ٢- إنّ أية لغة تشتمل على المجاز والكنايات والاستعارات التي لا يمكن ترجمتها حرفياً إلى لغة أخرى، خذ مثلاً قوله تعالى: ﴿ وَلَا بَحَعَلَ يَدُكَ مَغَلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا مَحَسُورًا ﴿ الْ الْإسراء: ٢٩ ) ، فالآية فيها كناية عن الإسراف والبخل، ولو تُرجمت حرفياً، لما فهم المتحدّث باللغة المترجم إليها المعنيين المذكورين منها.

# ﴿ وَلَا تَجْعَلَ يَدَكَ مَغَلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَسْطَهَا كُلَّ الْمُسْطَهَا كُلَّ الْمُسْطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا مِّخَسُورًا ﴿ إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَسْطُهَا كُلَّ الْمُسْطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا مِّخْسُورًا ﴿ أَنَ الْإِسْرَاء: ٢٩) الْبُسْطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا مِّخْسُورًا ﴿ أَنْ الْإِسْرَاء: ٢٩)

ولا تمسك يدك عن الإنفاق في سبيل الخير، مضبيّقًا على نفسك وأهلك والمحتاجين، ولا تسرف في الإنفاق، فتعطي فوق طاقتك، فتقعد ملومًا يلومك الناس ويذمونك، نادمًا على تبذيرك وضياع مالك.

Do not tie your hand to your neck nor stretch without any restraint lest you should become blameworthy and left destitute.



## أفكر: ما مدى إمكانية الترجمة الحرفية لقوله تعالى: ﴿ وَأَصْبَحَ فُوادُ أُمِّرِ مُوسَى فَرِغًا ﴿ إِنَّا القصص: ١٠

والفؤاد مستعمل في معنى العقل واللب \_

والفراغ مجازي . ومعنى « فراغ العقل من أمر »: أنه مجاز عن عدم احتواء العقل على ذلك الأمر احتواء مجازياً ، أي: ترك التفكير فيه .

ولأن الآية لم تذكر لماذا أصبح فؤاد أم موسى فارغاً احتملت الآية معاني اختلف المفسرون في ذلك قديماً على قولين:

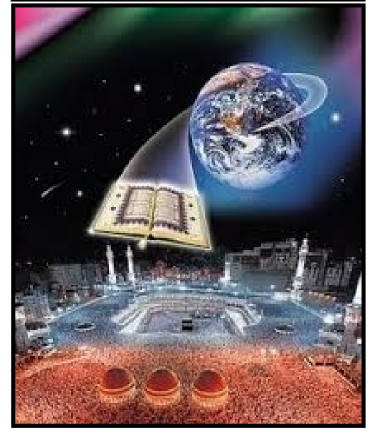
الأول: يؤذن بثبات أم موسى ورباطة جأشها: بمعنى: أنه فارغ من الخوف والحزن فأصبحت واثقة بحسن عاقبته تبعاً لما ألهمها من أن لا تخاف ولا تحزن ، يدل عليه قوله تعالى بعد { لولا أن ربطنا على قلبها لتكون من المؤمنين } لأن ذلك الربط من توابع ما ألهمها الله من أن لا تخاف ولا تحزن . فالمعنى أنها لما ألقته في اليم - كما ألهمها الله - زال عنها ما كانت تخافه عليه من الظهور عليه عندها وقتله؛ لأنها لمّا تمكنت من إلقائه في اليم ولم يشعر بها أحد قد علمت أنه نجا . وهذا المحمل يساعده أيضاً ما شاع من قولهم : فلان خلي البال : إذا كان لا هم بقلبه . وهو من معنى الثناء عليها بثباتها . وعن ابن عباس من طرق شتى أنه قال : فارغاً من كل شيء إلا ذكر موسى .

والثاني: يؤذن بتطرق الضعف والشك إلى نفسها: ومعنى الفراغ هو ذهاب العقل ، حيث أصبح فارغاً من تذكر الوعد الذي وعدها الله إذ خامرها خاطر شيطاني فقالت في نفسها: إني خفت عليه من القتل فألقيته بيدي في يد العدو الذي أمر بقتله قال ابن عطية: وقالت فرقة: فارغاً من الصبر ولعله يعني من الصبر على فقده

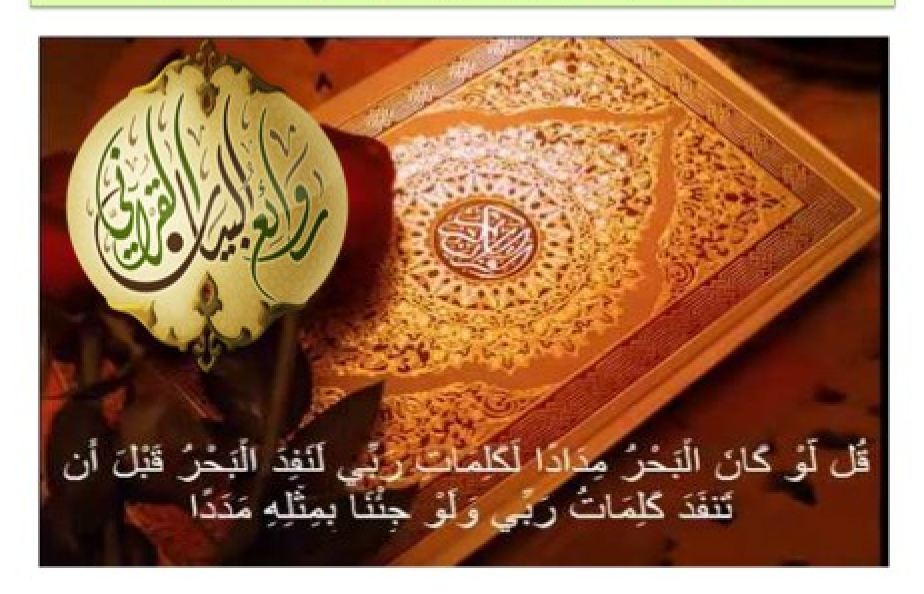
#### سادساً: إعجاز القرآن الكريم

- إن القران الكريم هو كتاب الله تعالى المعجِز الذي لا يستطيع البشر ان يأتوا بمثله.
- المعجزة : هي أمر خارق للعادة، مقرون بالتحدي
   مع عدم المعارضة
- وقد تحدي الله تعالى الناس أن يأتوا بمثل القران الكريم فعجزوا، وتحداهم أن يأتوا بعشر سور مثله فعجزوا، وكان آخر ذلك التحدي أن تحداهم بسورة من مثله فعجزوا، قال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِ مِمَّا نَزُلنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِّنْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُم مِن دُونِ اللّه إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ البقرة: ٢٣ البقرة: ٢٣
  - ووجوه إعجاز القران الكريم كثيرة ومتنوعة نعرض بإيجاز لثلاثة أنواع منها، هي:
    - ١- الاعجاز البياني
    - ٢- الاعجاز الغيبي
    - ٣- الاعجاز العلمي





## أوّلاً: الإعجاز البياني في القرآن



## أولاً: الإعجاز البياني في القرآن الكريم

تعريف الإعجاز البياني: أيّ ان تراكيب القرآن الكريم وأساليبه في التعبير وفي استخدام الألفاظ ، على درجة من الدقة والبلاغة والجمال والإبداع، تأخذ بالألباب وتبهر العقول، وهو ما ادركه أهل اللغة والفصاحة والبيان من العرب قديماً، ومن أمثلة ذلك:

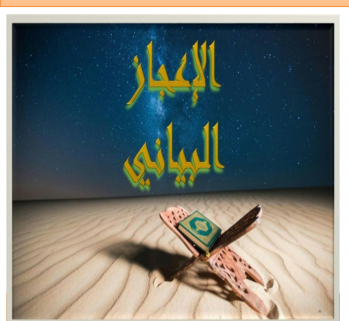
1- فها هو جبير بن مطعم في يقول: سمعتُ النبي في يقرأ في صلاة المغرب بالطور حتى انتهى إلى قوله: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ آَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ آَمَ عَندَهُمُ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴿ آَ اللَّمَ عِندَهُمُ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴿ آَ اللَّمُ عِندَهُمُ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴿ آَ اللَّهُ عَندَهُمُ المُصَيِّطِرُونَ ﴿ آَ اللَّمُ اللَّمُ المُصَيِّطِرُونَ ﴿ آَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ ال

٢- وعمر بن الخطاب على لمّا سمع سورة طه أعلن

إسلامه، رغم ما كان منه من عداوة شديدة للإسلام

وأهله

٣- كان أحد سادة قريش والمشهورين فيها بالفصاحة والبلاغة، حينما سمع القران الكريم، عبّر عن ذهوله ممّا سمع قائلاً: « والله إنّ لقوله لحلاوة، وإن تعليه لطلاوة، وإن اسفله لمغدق، وإنّ اعلاه لمثمر، وإنه يعلو ولا يُعلى عليه، وإنه يحطّم ما تحته، سمعت قولاً يأخذ القلوب ».



#### وقد وصل الأمر بالكفار من العرب حينها الى:

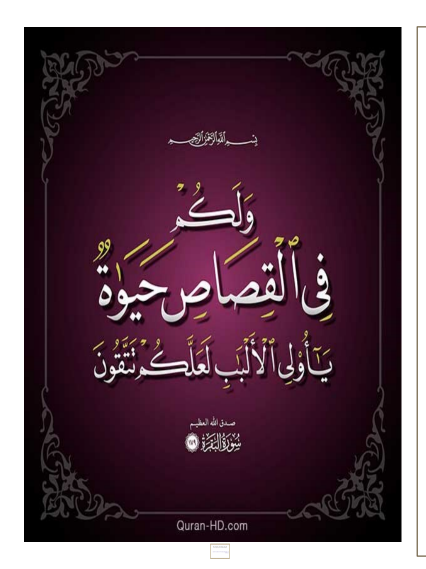
1- أن تواصنوا بتجنّب سماع القرآن الكريم، لِما له من تأثير مذهل يفوق تاثير السحر، وليس بسحر، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الّذِينَ كَفَرُواْ لَا شَمَعُواْ لِللّهَ اللّهَرُءَانِ وَالْغَوَا فِيهِ لَعَلّكُمُ تَغَلّبُونَ اللّهَ اللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ الل

٢- بل لقد آثروا خوض حروب طاحنة وطويلة مع المسلمين، ذهبت فيها أنفسهم وأموالهم وأولادهم، على أن يحاولوا الإتيان بمثل سورة واحدة منه.



أتأمل: إن التحدي بالإتيان بسورة، هو في الحقيقة تحدِّ بعشر كلمات فقط، لأنّ أقصر سورة في القرآن الكريم، وهي سورة الكوثر تتكوّن من عشر كلمات.

إنا أعطيناك -أيها النبي الكريم - الخير الكثير العظيم في الدنيا من النصر والظفر، وفي الآخرة نهر الكوثر أحلى من العسل، وأشد بياضاً من اللبن، حافتاه اللؤلؤ، وطينته المسك، وهذا الكوثر كرامة لك خاصة، لما لك عند الله من مكانة.



١- ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ لَعَلَّكُمْ
 تَتَقُونَ ﴿ ﴿ الْبَقِرةَ، ١٧٩ ﴾ (البقرة، ١٧٩)

أيّ: أنّ الانسان عندما يعلم بأن القاتل سوف يُقتل فانه لن يقدم على القتل ، وكانت العرب تعبّر عن هذا المعنى بقولهم: (القتل انفى للقتل).

وقد أبرز العلماء بلاغة عبارة القران الكريم على عبارة العرب بأكثر من عشرين وجها، منها:

1- أنّ التعبير بالحياة أوقع في النفس من التعبير بالقتل الذي يُشعر بالوحشة.

٢- أنه ليس كل قتل فيه حياة كما يفهم من عبارة
 العرب وانما هو قتل معين هو القصاص

"- أنّ عبارة العرب كرّرت لفظة (القتل) مرّتين، بينما خلت عبارة القران الكريم من التكرار.



### ٢\_ قوله تعالى:

﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِي مَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَستَغُفِرُونَ ﴿ اللَّهُ عَن سببين لرفع وقد تحدثت الآية عن سببين لرفع العذاب •

١- وجود الرسول إلى بين الناس: مؤقتاً الى ان يحين أجله.

→ عبر عنه بالفعل الذي يفيد التوقيت بالزمان «ليعذبهم».

٢- واستغفار الناس: وهو باق الى يوم القيامة.

→ عبر عنه بالاسم الذي يفيد الثبوت والاستقرار «معذبهم».



### قال الله لعاله: والسّارِقُ والسّارِقَةُ فاُقطَ عُواْ أَيدِيهُ مَا جَزَاءً فاُقطَ عُواْ أَيدِيهُ مَا جَزَاءً بماكسبا نكلا مِن اللهِ والله عَزِيزُ حَكِيمٌ اللهِ

الزَّانِيةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحْدِ مِنْهُمَا مِانَةَ جِلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذْكُمْ وَاحْدِ مِنْهُمَا مِانَةَ جِلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذْكُمْ بِهِمَا رَأْفَةً فِي دِينِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُوْمِنُونَ بِهِمَا رَأْفَةً فِي دِينِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُوْمِنُونَ بِهِمَا رَأْفَةً فِي دِينِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُورِ وَلْيَشْهُدُ عَذَابَهُمَا بِاللهِ وَالْيَقُمْ وَلْيَشْهُدُ عَذَابَهُمَا طَائِفَةً مِنَ الْمُومِينِينَ (2) النور

### ٣- قوله تعالى:

﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَاكَسَبَا نَكَلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيرٌ حَكِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ المائدة: ٣٨

### وقوله تعالى:

﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَأَجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدِ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةً وَلَا النَّانِيَةُ وَالنَّانِيَةُ وَالنَّانِيَةُ وَالنَّانِيَةُ وَالنَّانِيَةُ وَالنَّانِيَةُ مَنْ النَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّوْمِ النَّهُ وَلَيْشَهُدُ عَذَابَهُمَا طَابِّفَةٌ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ وَالنَّوْدِ: ٢

فقد قدّم الرجل في الأولى، لأنّ السرقة في الرجال أكثر، وقدم المرأة في الثانية، لأن المرأة هي التي تدعو إلى الزنا بالإغراء وعرض المفاتن.







٤- ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلصَّاخَةُ ﴿ ﴿ ثَا يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرْءُ مِنَ الْمَرْءُ مِنَ الْمَرْءُ مِنَ الْمَرْءِ وَالْمِيهِ ﴿ وَصَاحِبَلِهِ وَ وَالْمِيهِ ﴿ وَالْمَا اللَّهِ الْمَا اللَّهِ الْمَرَى مِنْهُمْ يَوْمَهِذِ شَأْنُ يُغْنِيهِ ﴿ ﴿ وَكُلَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الل

﴿ يُبَصَّرُونَهُمْ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ
يَوْمِهِذِ بِبنِيهِ ﴿ اللهِ وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ ﴿ اللهَ وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ ﴿ اللهَ وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ ﴿ اللهَ وَفَصِيلَتِهِ اللَّهِ تَتُويهِ ﴿ اللَّهِ وَمَن فِي الْلاَرْضِ جَمِيعًا وَفَصِيلَتِهِ اللَّهِ اللَّهِ تَتُويهِ ﴿ اللَّهُ وَمَن فِي الْلاَرْضِ جَمِيعًا وَفَصِيلَتِهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّا الللللَّا الللَّا الللْحُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل



### والجواب:

- أن الحديث في (عبس)عن الفرار وقت الحشر والإنسان يفر من الأباعد أولاً، ثم ينتهي بألصق الناس به، والأخ ابعد المذكورين ، وأما الصقهم بالمرء
- فزوجته وأبنائه، الذين يأوي إليهم في حياته كل يوم، وهو بأولاده أشد ارتباط وتعلق منه بزوجته.
- وأمّا في (المعارج) فالحديث عن موقف حرج جداً بعد القضاء واقتراب التنفيذ، وقد جيء بالمجرم ليقذف به في الجحيم

فإنّ المجرم في تلك اللحظة يودّ لو يفتدي من ذلك العذاب بأقرب الناس إلى قلبه، فبدأ بالأقرب: ابنه ، ثم الأبعد فالأبعد، وفي ذلك دلالة على هول العذاب، حتى ليستعد المجرم للتضحية بأقرب الناس إليه.

### والسؤال هنا:

- الله لِمَ بدأ في (عبس) بذكر الأخ، فالأم، فالأب، فالصاحبة، ثمّ الابناء؟ ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْمَرَءُ مِنْ أَخِهِ ﴿ وَأَمِهِ وَأَمِهِ وَأَمِهِ وَأَمِهِ وَأَمِيهِ ﴿ وَأَمِهِ وَأَمِيهِ ﴿ وَأَمِهِ وَأَمِيهِ ﴿ وَأَمِهِ وَأَمِيهِ ﴿ وَأَمِهِ مِنْهُمْ يَوْمَ بِذِ شَأَنٌ يُغْنِيهِ ﴿ وَاللَّهِ الْآ ﴾ وأمري مِنْهُمْ يَوْمَ بِذِ شَأَنٌ يُغْنِيهِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ
- وفي (المعارج) عكس، فبدأ بالأبناء، فالصاحبة، فالأخ، فالفصيلة، ثم ّأهل الارض؟

﴿ يُبَصَّرُونَهُمُّ يَوَدُّ ٱلْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ
يَوْمِينِذِ بِبَنِيهِ ﴿ اللهِ وَصَحِبَتِهِ ، وَأَخِيهِ ﴿ اللهِ وَصَحِبَتِهِ ، وَأَخِيهِ ﴿ اللهِ وَصَلِيبَهِ اللهِ وَفَصِيلَتِهِ ٱلَّتِي تُتُولِهِ ﴿ اللهِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ يُنْجِيهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُو



### ٥ - قوله تعالى:

﴿ حُنَفَآءَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ ۚ وَمَن يُشْرِكُ بِأَللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ أَلْسَكَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّلْيُرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَجِيقِ (اللهُ السَّكَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّلْيُرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَجِيقِ (اللهُ اللهُ اللهُ

في الآية الكريمة تصوير دقيق لما يكون عليه المشرك من ضياع وتشتت وتمزّق وتصوير لعاقبته الوخيمة.

ولنترك الكلام لسيد قطب، رائد التصوير الفني في القرآن الكريم، يوضح هذه الصورة الفنية الرائعة التي يرسمها القرآن الكريم لنفس المشرك، يقول:

«إنه مشهد الهوي من شاهق « فَكَأْنَما خَر مِن السَّمَاءِ » وفي مثل المح البصر يتمزّق « فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ » أو تقذف به الريح بعيداً عن الأنظار « أَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَحِيقٍ » في هوّة ليس لها قرار.





١- والملحوظ هو سرعة الحركة مع عنفها، وتعاقب خطواتها:

في اللفظ: بالفاء.

وفي المنظر: بسرعة الاختفاء.

٢- وهي صورة صادقة لحال من يشرك بالله ، فيهوي من أفق الإيمان السامق، إلى حيث الفناء والانطواء، إذ يفقد القاعدة الثابتة التي يطمئن إليها (قاعدة التوحيد)، ويفقد المستقر الآمن الذي يثوب إليه:

فتخطفه الأهواء تخطف الجوارح.

وتتقاذفه الأوهام تقاذف الرياح.

وهو لا يمسك بالعروة الوثقى، ولا يستقر على القاعدة الثابتة التي تربطه بهذا الوجود الذي يعيش فيه. انتهى كلام سيد قطب.

"- ويقول أحد الباحثين: « ثمّ إنّ صوت القاف في (سحيق) والصوت الذي يلحقه نتيجة القلقلة، يرصدان لحظة ارتطام جسم المشرك بالأرض في نهاية الهوي».



### ٦- ولصوت اللفظ وجرسه شأنه في القرآن الكريم:

يقول سيد قطب: « وقد يستقل لفظ واحد لا عبارة كاملة برسم صورة شاخصة،...، تارة بجرسه الذي يلقيه في الآذان ، وتارة بظلّه الذي يلقيه في الخيال، وتارة بالجرس والظل جميعاً:



(المثال الأول): تسمع الأذن كلمة (اثاقلتم)، في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِا لَكُمْ إِذَا قِيلً لَكُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ٱنفِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱثَّاقَلْتُمْ إِلَى ٱلْأَرْضِ ۚ أَرْضِيتُم بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ فَمَا مَتَنعُ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْأَخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ ﴿ اللهِ النَّوبة: ٣٨ ، فيتصور الخيال ذلك الجسم المثَّاقل ، يرفعه الرافعون في جهد ، فيسقط من ايديهم في ثقل ، إن في هذه الكلمة (طنّاً) على الأقل من الأثقال! ولو انك قلت: تثاقلتم، لخف الجرس، ولضناعَ الاثر المنشود، ولتَوارت الصورة المطلوبة التي رسمها هذا اللفظ ، واستقل برسمها

(المثال الثاني): وتقرأ ﴿ وَإِنَّ مِنكُو لَمَن لِيَبَطِّئَنَ فَإِنَّ مَنكُو لَمَن لَيُبَطِّئَنَ فَإِنَّ أَصَابَتُكُو مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَى إِذْ لَمْ أَكُن مَّعَهُمْ شَمِيدًا ﴿ اللَّهُ النساء: ٢٧

فترتسم صورة التبطئة في جرس العبارة كلها وفي جرس (ليبطئن) خاصة، وإنّ اللسان ليكاد يتعثّر، وهو يتخبّط فيها، حتى يصل ببطء الى آخرها ...،

(المثال الثالث): فإذا سمعت: ﴿ وَلَنَجِدَ أَهُمُ مُ الْحُرَصِ النَّاسِ عَلَى حَيَوْةٍ وَمِنَ الَّذِينَ الشَّرَكُواْ يَوَدُّ الْحُرَصِ النَّاسِ عَلَى حَيَوْةٍ وَمِنَ الَّذِينَ الشَّرَكُواْ يَوَدُّ الْحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ اللّٰهُ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْرِجِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ وَاللّهُ بَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ آلَ ﴾ الْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ وَاللّهُ بَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ آلَ ﴾ المقدمة في التعبير البقرة: ٩٦ ، صورت لك كلمة (بمزحزحه)، المقدمة في التعبير على الفاعل الإبرازها ، صورة الزحزحة المعروفة كاملة متحركة، من وراء هذه اللفظة المفردة.

﴿ وَلَنَجِدَ نَهُمْ أَحْرَصِ ٱلنَّاسِ عَلَى حَيَوْةٍ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَوْمِنَ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَكَنَةٍ وَمَا هُو بِمُزَحْزِجِهِ، مِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ وَٱللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ آلَ ﴾ يُعَمَّرُ وَٱللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ آلَ ﴾ البقرة: ٩٦ البقرة: ٩٦

(المثال الرابع): وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَكُبُكِبُواْ فِهَا هُمْ وَالْغَاوُرِنَ ﴿ اللَّهِ وَجُنُودُ إِبَلِيسَ أَجَمَعُونَ ﴿ فَكُبُكِبُواْ فِهَا هُمْ وَالْغَاوُرِنَ ﴿ اللَّهِ وَجُنُودُ إِبَلِيسَ أَجَمَعُونَ ﴿ فَكُلُمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّعِرَاءِ: ٩٤ - ٩٥ ، فكلمة (كبكبوا) يحدث جرسها صوت الحركة التي تتم بها.

(المثال الخامس): ونوع آخر من تصویر الألفاظ بجرسها ، یبدو في سورة الناس ﴿ قُلُ أَعُودُ بِرَبِّ النّاسِ ﴿ مُلِكِ النّاسِ ﴾ فَلْكِ النّاسِ ﴾ فَاللّه النّاسِ ﴾ في من شرّ الوسواسِ الحنّاسِ ﴿ فَالنّاسِ ﴾ في مُذور النّاسِ ﴿ فَالنّاسِ ﴾ ومن المجنّبة والنّاسِ ﴿ وسوسة ﴿ النّاسِ الحنّاسِ ﴿ وسوسة ﴿ الوسواس الخناس الذي يوسوس في صدور الناس من الجنة والناس انتهى كلام سيد قطب

- (المثال السادس): « والإمالة كذلك تعكس تناسقاً دقيقاً بين البنية والدلالة، يتضح هذا التنسيق الصوتي الدلالي في قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَقَالَ ٱرْكَبُواْ فِهَا بِسَعِ ٱللّهِ مِجْرِدِهَا وَمُرْسَدَهَا إِنَّ رَبِّ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ الله في هود: ٤١
- فالإمالة في (بَحَرِهَ) ، ترسم الصورة المتأرجحة للسفينة ، وهي تمخر عباب البحر ،...أما قوله: (وَمُرَسَهَآ) ، فالبنية الصوتية لهذه اللفظة، ترسم صورة السفينة في حال استقرارها على سطح مستو».



### ٧- وللإيقاع قصته في القرآن الكريم:

يقول سيد قطب: (ان في القرآن الكريم إيقاعاً موسيقياً متعدد الأنواع ، يتناسق مع الجوّ ويؤدي وظيفة أساسية في البيان ، وحيثما تلا الإنسان القرآن أحسّ بذلك الايقاع الداخلي في سياقه وها نحن أولاء نتلو سورة النجم مثلاً:

﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴿ مَا صَلَ صَاحِبُكُو وَمَا عَوَىٰ ﴿ وَمَا يَنِطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَا وَحَىٰ يُوجَىٰ ﴿ عَلَمُهُ مَلَا لَفُوكَ الْفُوكَ الْفَوْكُ اللَّهُ الْمُعَلِينِ اللَّهُ وَكُن اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَكُن اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّه

□فلو انك قلت: (أفرأيتم اللات والعزى ومناة الثالثة) لاختلت القافية وتأثر الايقاع □ ولو قلت: (أفرأيتم اللات والعزى ومناة الأخرى) فالوزن يختل. وكذلك قوله: (ألكُمُ الذَّكَرُ وَلَـهُ الْأَنْثَى تِلْكَ إِذًا قِسْمَةً ضِيزَى) فلو قلت: ألكم الذكر وله الانثى؟ تلك قسمة ضيزى لاختل الايقاع المستقيم بكلمة (إذاً).

هذه فواصل متساوية في الوزن تقریباً ، علی نظام غیر نظام الشعر العربي ، متّحدة في حرف التقفية تماماً، ذات ايقاع موسيقى متحد، والايقاع الموسيقي هنا متوسط الزمن تبعاً لتوسط الجملة الموسيقية في الطول ، متحد تبعاً لتوحد الأسلوب الموسيقي، مسترسل الرويّ كجوّ الحديث الذي يشبه التسلسل القصصي The contract of the cont

ولنختم الإعجاز البياني، ببعض من وجوه كثيرة ذكرها العلامة رحمة الله الهندي، تؤكد أنّ القرآن الكريم لا يمكن أن يكون كلام بشر، ومن أهم ما ذكره في ذلك:

1- الكلام الفصيح إنمّا يتفق في القصيدة في البيت والبيتين، والباقي لا يكون كذلك، بخلاف القرآن، فإنّه مع طوله، فصيح كله، يعجز الخلق عن مثله.

٢- إذا كرر الشاعر أو الكاتب فكرة أو قصة، لا يكون كلامه الثاني من حيث مستوى البلاغة مثل كلامه الأول، وقد تكررت في القرآن الكريم قصص الأنبياء وأحوال المبدأ والمعاد والأحكام والصفات الإلهية، واختلفت العبارات عنها إيجازاً وإطناباً، وتفنناً في بيانها غيبة وخطاباً، ومع ذلك جاء كل واحد منها في غاية الفصاحة.





٣- دارت مواضيع القرآن الكريم حول: ترسيخ مسادئ العقيدة الصحيحة، وبيان العبادات والتشريعات، وتحريم القبائح، والحثّ على مكارم الأخلاق، واختيار الآخرة والعمل لها، وذلك كله بأسلوب فصيح بليغ، يسحر الألباب والعقول،

ولذلك إذا قيل لشاعر فصيح أو كاتب بليغ، أن يكتب تسعاً أو عشراً من مسائل الفقه أو العقائد في عبارة فصيحة مشتملة على التشبيهات البليغة والاستعارات الدقيقة، فإنه يعجز.

# ثانياً: الإعجاز الغيبي في القرآن



# ٢- الإعجاز الغيبي في القرآن الكريم

- المقصود بالإعجاز الغيبي في القرآن الكريم: أخبر القرآن الكريم عن أحداث قبل وقوعها، ثم حصلت لاحقاً كما أوردها القرآن الكريم من غير زيادة ولا نقص.
  - ومن أمثلة ذلك:

١- إخباره الناس بأن الروم الذين هُزِموا أمام الفرس سيعاودون الانتصار على الفرس في بضع سنين، وهو ما حصل فعلاً كما أخبر الله تعالى في كتابه العزيز.



هل تعلم ...

أن أخفض نقطة على اليابسة تقع عند البحر الميت ( - 390 متراً].. وهل تعلم ؟

أن معركة دارت في هذه المنطقة ، التي تعتبر أدنى منطقة على وجه الأرض حيث التقى الروم والفرس وقد غالبت الروم.

هذه المعركة وقعت في زمن النبي الكريم [قبل 14 قرناً] ولكن العجيب أن القرآن حدد مكان وقوع هذه المعركة بدقة مذهلة في زمن لم يكن أحد من البشر يعلم شيئاً عن أدنى منطقة من الأرض.. قال تعالى: [غُلِبَتِ الرُّومُ فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ] [الروم: 2-3].. سبحان الله !



# ٢- الإعجاز الغيبي في القرآن الكريم

### • ومن أمثلة ذلك:

٢- ذلك فضلاً عن إخباره عن أمور سابقة من الأمم الغابرة لم يكن يعرفها لا النبي ولا قومه من قبل أن تتنزل عليه في القرآن الكريم.

٣- ويلحق بذلك أيضاً إخباره عن أشياء حصلت بالسر بين اثنين لا ثالث لهما، بل وإخباره عن أشياء لا زالت في صدور أصحابها ولم يبوحوا بها لأحدٍ قط.

والأمثلة على الإعجاز الغيبي في القرآن كثيرة، بل ومتجددة، فالقرآن لا يَخلَق على كَثرة الرد، وفي كل يوم نكتشف فيه معانى جديد وأشياء غير معهودة.



مِن أينَ للنبي إلى أن يعلم بكل ذلك، لولا الوحي الذي تنزّل عليه بالقرآن من الله تعالى، فهو وحده، سبحانه، الذي يعلم السرّ وأخفى، وهو علّام الغيوب، يعلم ما كان وما يكون وما سيكون، ويعلم فائنة الأنفس وما تُخفي الصدور، ولا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء.

# ثالثاً: الإعجاز العلمي في القرآن



# ٣- الإعجاز العلمي في القرآن الكريم

﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي اللَّفَاقَ وَفَيَ أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أُوَلَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾

وإشارات الإعجاز العلمي في القرآن الكريم كثيرة، نعرض نماذج منها:

[فصلت:٥٣]

- المقصود بالإعجاز العلمي في القرآن الكريم: هو إخباره بحقائق علمية، أتت الاكتشافات العلميّة الحديثة تؤكّد صحّتها.
- والقرآن الكريم كتاب هداية للبشر وليس كتاباً متخصصاً في العلوم الحديثة، وإنما وردت إشارات الإعجاز العلمي فيه، ليتبين كل إنسان أنه تنزيل من حكيم حميد، إذ لا يستطيع الإخبار عن الحقائق العلمية في الكون والانسان، وقبل أن يكتشفها الإنسان بقرون متطاولة، إلا الخالق سبحانه.

### ١- خلق الإنسان

قال تعالى: ﴿ اللَّذِي آخَسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنسَنِ مِن طِينٍ ﴿ ثُرَّجَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِّن مُلَالَةٍ مِّن مُلَالَةٍ مِّن مُلَالِةٍ مِّن مُلَالَةٍ مِن السجدة: ٧ – ٨) واستخدام لفظة ﴿ سلالة ﴾ ينطوي على إعجاز علمي؛ لأنّ من معاني هذه اللفظة في علمي؛ لأنّ من معاني هذه اللفظة في اللغة : الخلاصة.

ومن الثابت علمياً الأن، أنّ الإنسان يخلق من خلاصة مصطفاة، إذ إنّ الدفقة الواحدة من المني، تحمل ٢٠٠ مليون حيوان منوي على الأقل، يفلح حيوان منوي واحد منها فقط في الوصول إلى قناة الرحم، ليلتقي بالبويضة ويلقحها، بينما تهلك الحيوانات المنوية الأخرى في الطريق.



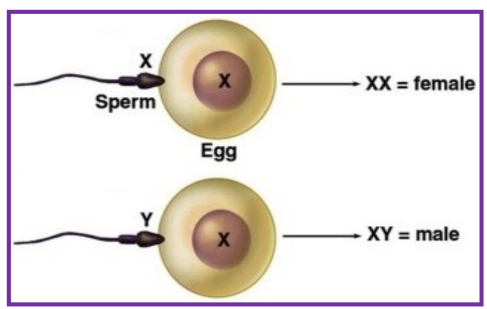




وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ خَلَقَ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنثَى ﴿ وَٱلْأَنثَى اللَّهُ وَفَقَ العلم الحديث يحددها الحيوان المنوي حسب ما يحمله من شارة الأنوثة أو الذكورة:

1- فإذا أراد الله تعالى أن يخلق ذكراً جعل الحيوان المنوي الذي يحمل شارة الذكر (Y) هو الذي يلقح البييضة.

٢- وإذا أراد أن يخلق أنثى: جعل الحيوان المنوي الذي يحمل شارة الأنثى (X) هو الذي يلقح البييضة.





في بحث علمي جديد يقول العلماء: إن القمر الصناعي التابع لوكالة الفضاء الأمريكية ناسا رصد تحركات للجبال على سطح الأرض! وسبب هذه الحركات أن الجبال تعوم على طبقة أثقل منها وهي الطبقة الثانية من طبقات الأرض السبعة، وهي طبقة لزجة وشديدة الحرارة. إن قشرة الأرض والطبقة التي تليها منقسمة إلى ألواح تتحرك باستمرار أيضاً مما يؤدي إلى تصادمات وبروز جبال جديدة عبر ملايين السنين، وهذه الجبال تتحرك حركة خفية بفعل التيارات الحرارية العنيفة المتولدة تحتها. يؤكد البحث أن الطبقة الثانية والثالثة تدفعان القشرة الأرضية بقوة وبالتالي تتحرك الجبال. إن هذه الحركة التي يتحدث عنها العلماء اليوم (2010) قد تحدث عنها القرآن قبل 1400سنة! يقول تعالى: (وَتَرَى الجِبَالُ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرٌّ مَرَّ السَّحَابِ صُتْعَ اللَّهِ الَّذِي أَتَقَنَ كُلُّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمِا تَفْعَلُونَ) [النمل: 88]. فهذه الآية تتحدث عن حركة الجبال (وَهِيَ تَمُرُ)، أليس هذا إعجازاً واضحاً يشهد على إعجاز هذا القرآن؟١

### ٢- دوران الأرض وكرويتها

فالآية الكريمة تقرر ما أكّده العلم الحديث، من أنّ الأرض مع كلّ ما يخضع لجاذبيتها مثل الجبال والبحار وغلافها الجوّى، تدور بسرعة، كما يمرّ السحاب، وذلك على خلاف ما يظهر للرائى، من أنّ الأرض ثابتة وأنّ السحاب هو فقط الذي يسير.

http://www.kaheel7.com/ar/index.php/18/ 648-2012-12-17-01-56-06

### يُكَوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ

والتكوير معناه: لفّ شيء على آخر في اتجاه مستدير كروي، وفي هذا إشارة واضحة إلى كروية الأرض.





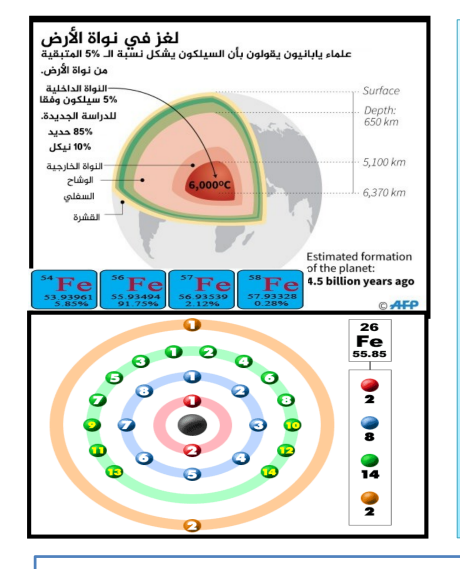
# 



https://www.youtube.com/watch?v=4 woz7TIEDSU

### ٣- الحديد

ففي هذه الآية الكريمة عبر بلفظ (وأنزلنا)، والإنزال يكون من أعلى لأسفل، وهذا ما أكّده العلم الحديث، حيث ثبت أنّ الحديد الذي يشكّل حوالي ٣٦% من كتلة الأرض ليس جزءاً أصيلاً منها، وإنما رُجمت الأرض بعد انفصالها عن الشمس، بوابل من النيازك الحديديّة، والحديد، بحكم كثافته العالية، تحرّك معظمه إلى لبّ الأرض واستقر في جوفها.



وقوله: (بأس شديد) فيه إعجاز علمى أيضاً ، فقد ثبت علمياً أنّ نواة ذرة الحديد هي أقوى النوى ر ابطة وتماسكاً، حبث لا توجد ذرة أو نواة في شدة تماسكها، وتحتاج نواة الحديد إلى طاقة هائلة لتفتيتها أو الإضافة البها، انّ الحديد هو عصب الصناعات الثقيلة في حياة الانسان

أتأمّل: رقم سورة الحديد في ترتيب سور القرآن ٥٥، وهو الوزن الذري ذاته، لأحد نظائر الحديد!

# ٤- الجبال

فقد وصفت الآية الكريمة، وقبل ما يزيد على 1400 سنة، الجبال بأنها (أوتاد)، وهي لفظة واحدة، ولكنّها معجزة، إذ الوتد يدفن أغلبه في الأرض، وأقله يظهر على السطح، ووظيفته التثبيت، وهي طبيعة ووظيفة الجبال كما كشف عنها العلم الحديث.

فقد كشف العلم أنّ كلّ نتوء على الأرض فوق مستوى سطح البحر، له امتداد داخل الغلاف الصخري للأرض بأضعاف طوله الخارجي.

والجبال لها جذور عميقة تخترق الغلاف الصخرى للأرض بالكامل ، وتصل إلى نطاق الضّعف الأرضى شبه المنصهر، وهو ما يثبّتُ الأرض، ويجعلها متّزنة.









انتبه: نحن لا نجزم بتفسير القرآن وفق النظريّات العِلميّة، لإمكان عدم صحة تلك النظريات، فتبقى من باب النظريات، فتبقى من ذلك، أمّا الاحتمال لا أكثر من ذلك، أمّا الحقائق الثابتة قطعاً ويقيناً، فتصلح للاستدلال بها.

### ٥- خلق السماوات والأرض

قبل أكثر من ١٤٠٠ سنة، لخّص لنا القرآن بدقة وإعجاز، مراحل خلق السماوات والأرض، وإفنائهما، وإعادة خلقهما من جدید، فی خمس آيات من القرآن الكريم، وعلى وفق أحدث تفسير وصلت إليه نظريّات علم الفلك والفيزياء في العصر الحديث، ونتناول هذه الآيات الكريمات:

### الآية الأولى:

(أُولَمْ يَرَ الذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا اللهَ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفْلَا يُؤْمِنُونَ) (الأنبياء، ٣٠)



تقرر: أنّ كلّ صور المادة والطاقة كانت تلتقى فى نقطة واحدة، هى جرم ابتدائى أوّلى، ذو حجم لا نهاية له في الصغر، ثمّ حدث لهذا الجرم انفجار عظيم، بسبب تغلّب قوى الدفع للخارج على قوى الجذب للداخل، وهو ما يعرف اليوم بالانفجار الكونى الكبير.

والنظرية الحديثة في نشوء الكون تشير هذه الآية بوضوح تام، وقبل أن يكتشف ذلك أي عالم، إلى أنّ السماوات والأرض كانتا ملتحمتين معاً، ثم فتقهما الله تعالى.

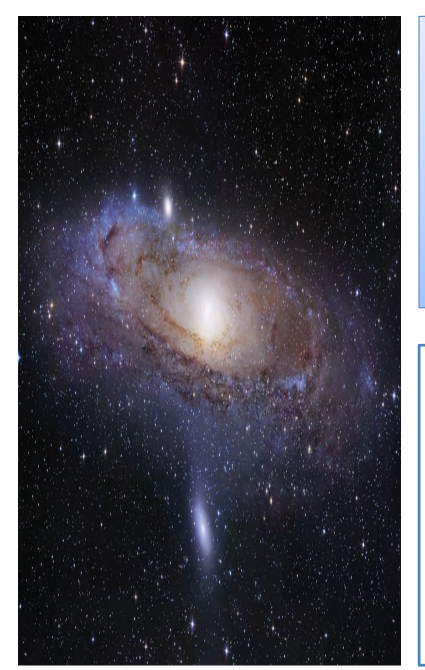
### الآية الثانية:

إِثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ ائْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ) ﴿فصلت: ١١﴾ قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ) ﴿فصلت: ١١﴾

تقول النظريّات العلميّة: أنّه عند انفجار ذلك «الجرم الابتدائي» نتجَ عن ذلك ما يُعرف بسحابة الحدان الكونى.



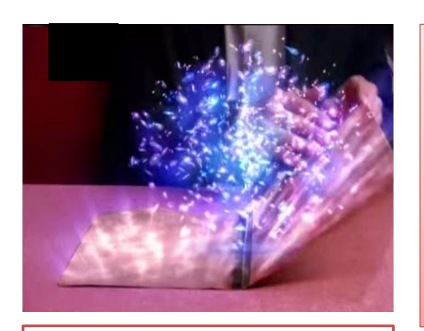
وانتقلت حرارة الجرم الهائلة الى ذلك الدخان ممّا أدى الى عدد من التفاعلات النووية تكوّنت منها العناصر الأولية كالهيدروجين والهيليوم، ثمّ تكدّس (تراكم) ذلك الدخان بسبب التبرد المستمر له على هيئة سدم كونية هائلة تكوّنت منها الكواكب والنجوم.



### الآية الثالثة:

(وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَا لَمُوسِعُونَ ) ﴿الذاريات: ٧٤﴾

تشير النظريات العلمية الحديثة الى: ان الكون ومنذ لحظة انفجاره وحتى يومنا هذا هو في توسع مستمر، وأنّ المجرات تتحرك بسرعات فائقة متباعدة بعضها عن بعض وعن مجرتنا.



### الآية الرابعة:

يَوْمَ نَطْوِى السَّمَآءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُثُبُ ثَكِمًا بَدَأْنَآ أَوَّلَ خَلْقٍ نُّعِيدُهُ فَ لِلْكُثُبُ ثَلِقًا نُعِيدُهُ وَعُدًا عَلَيْنَ ﴿ الأنبياء، وَعُدًا عَلَيْنَ ﴿ الأنبياء، ٤٠٠)

تتحدث الآية هنا عن طيّ الكون وإعادة الخلق كما بدأ ، وتشير النظريات العلمية الحديثة إلى أن قوة الدفع إلى الخارج التي أحدثت الانفجار الكوني المذكور هي في تباطؤ مستمر.

وفي مرحلة معينة ستتغلب قوى الدفع الجذب إلى الداخل على قوى الدفع إلى الخارج، وهو ما سيؤدي إلى توقف هذا التوسع وعودة الوضع إلى حالة الأولى قبل الانفجار كي يتكدس الكون مرة أخرى في جرم واحد كهيئة جرم ابتدائي الأول، وهو ما يسميه الفلكيون بمرحلة الانسحاق الشديد.



### الآية الخامسة:

(يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ فَ وَبَرَزُوا لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ) لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ) (إبسراهيم، ٨٤)

وهنا يخبر القران الكريم أنّه سوف تتكرّر عمليّة الخلق لتكوين أرض غير أرضنا وسماء غير سمائنا ، لتبدأ حياة أخرى هي الدار الآخرة. وقد يكون ذلك بانفجار كوني جديد، أو بأي طريق من عجائب خلقة سبحانه وقدرته.

### ٦- العنكبوت



- ففي قوله تعالى: (اتّخَذَتْ) إشارة الى ما توصل اليه العلم من أنّ الذي يبني البيت هو أنثى العنكبوت و ليس الذكر؛ فالأنثى هي التي تحمل في جسدها غدد إفراز المادة الحريريّة التي يُنسج منها بيت العنكبوت.

- وقوله تعالى: (أَوْهَنَ الْبُيُوتِ) إشارة الى أن بيت العنكبوت أضعف البيوت من الناحية المادية و المعنوية.

- (۱) فهو من الناحية المادية: لا يقي ساكنة حرارة شمس ولا زمهرير برد ولا مطر شتاء ولا عصف ريح ولا مهاجمة عدو.
- (٢) ومن الناحية المعنوية: وجد العلماء أن الرابطة الأسرية في هذا البيت أو هي ما تكون و تنقصها المودة و الرحمة و العطف فالأنثى تفترس زوجها بعد التلقيح كما أنها تأكل أولادها بعد الفقس و الأولاد يأكل بعضهم بعضاً.

**أتأمـــل:** يعـــد الخيط مـن حريـر العنكبوت واحدا من اقوى المواد الموجــودة فــي الأرض وله قدرة هائلــة علـــى تحمـل الشــد و يفوق قوته ثلاث مرات قوة المادة التي تصنع منها الســترة الواقيـة مــن الرصــاص و لـــذلك قولـــه اتعالى: (اوهن البيوت) و لم يقـل :(اوهـن الخيوط).

- ثم إن التعقيب بعبارة (لَوْ كَاثُوا يَعْلَمُونَ) إشارة الى أن الحقائق العلمية التي تضمنتها الآية الكريمة والتي لم يكشف عنها الا العلم الحديث.

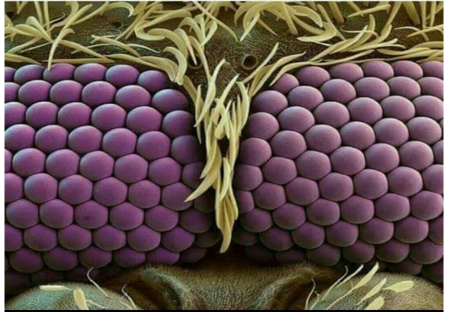




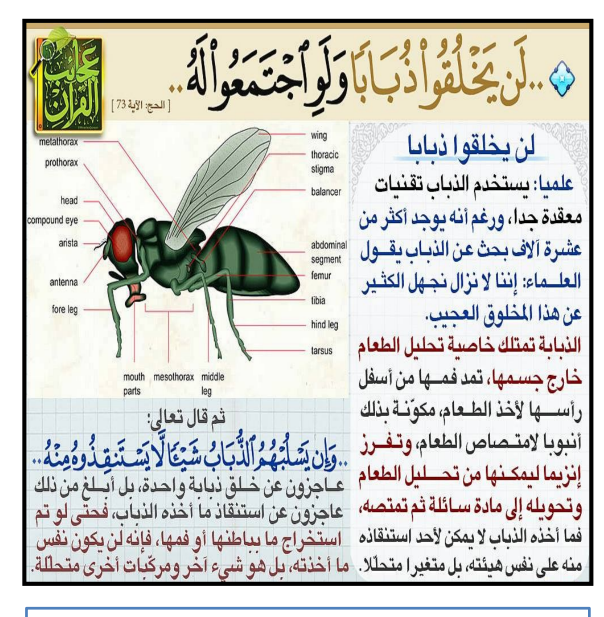
### و قد تضمّنت الآية إشارات علميّة عديدة، منها:

1- ما تضمنه قوله تعالى: ( وَإِنْ يَسْلُبْهُمُ الذَّبَابُ شَيْئًا ) فالسلب هو: الاختلاس و الذباب يختلس ما يأخذه اختلاساً على وجه القهر فقد كشف العلم الحديث أن حركات الذبابة على درجة كبيرة من التعقيد تمكنها من هذا السلب فالذبابة لها القدرة على الاقلاع عمودياً مع القدرة على المناورة بالحركات الأمامية و الخلفية و الجانبية بسرعة فائقة و يساعد الذبابة على هذا طبيعة أجنحتها و عضلاتها و ما تحمله من شعيرات توجه الأجنحة في الاتجاه الصحيح .





ويعين الذبابة في ذلك أيضاً عينان لا يزيد حجم الواحدة منهما على نصف المليمتر المكعب وتتكون كل عين منهما من ستة آلاف عين سداسية لها القدرة على الرؤية في جميع الاتجاهات ومجموع الخيوط العصبية في العين الواحدة يقدر ب ٤٨ ألف خيط عصبي يمكنها معالجة أكثر من ١٠٠ صورة في الثانية بالإضافة الى مليون خلية عصبية متخصتصة بالتحكم في حركة الذبابة.



٢- ما تضمّنه قوله تعالى: (لَا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ) ففي ذلك إشارة إلى ما توصل إليه العلم الحديث من أن الذبابة تقوم بامتصاص الشراب و الطعام بسرعة فائقة، و ذلك بإفراز عدد من الانزيمات والعصائر الهاضمة القادرة على هضمه و إرساله الي جهازها الدورى ثمّ الى مختلف خلایا جسمها فی ثوان معدودة و بذلك لا يمكن استرجاعه منها

https://www.youtube.com/watch?v=KrL3qI2Qg-Q

#### الوحدة الثانية: القرآن الكريم و السنّة النبوية





إعداد: د. موسى معطان د. منى رفعت

#### يشتمل مبحث السنة النبوية على العناوين التالية:



٢ - أهمية السنة النبوية

٣- عناية المسلمين بحفظ السنة النبوية،
 ودواعي الحفظ

٤- منهج علماء المسلمين في التثبّت من المنقول عن النبي إلى سنداً ومتناً.

٥- تدوين السنة النبوية مميزاً فيها الصحيح من غيره.

٦- مزايا السنة النبوية.

٧- الإعجاز في السنة النبوية.

٨- قواعد في التعامل مع السنة النبوية وفهمها.



#### تعريف السنة النبوية



- لغةً: السنة هي الطريقة والسيرة.
   قال تعالى: ﴿ سُنَّةَ ٱللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ ﴾ (الأحزاب، ٦٢)
- □ اصطلاحاً: ما صحّ عن النبي ش من قول أو فعل أو تقرير. مثال القول: حديث « إن ممّا أدرك الناس من كلام النبوة الأولى إذا لم تستح فاصنع ما شئت ».
  - مثال الفعل: كيفيّة صلاته ﷺ وحجّه.
- مثال التقرير: أنه رأى الحبشة يلعبون في المسجد بحرابهم فلم يعنفهم، فهو إقرار منه في لفعلهم.

- تأتي السنة النبوية في المرتبة الثانية بعد القرآن الكريم من حيث أهميتها وأثرها.
- فقد كان النبي شرحمة للعالمين، ودعا إلى خير وحق وإلى العدل والمساواة والأخوة بين الناس.
- وكانت حياته وسيرته مثالاً يُحتذى في الأخلاق وفي السلوك السوي المستقيم.

#### أهمية السنة النبوية

تشكل السنة النبوية مصدراً أساسياً وشاملاً للمعرفة، وذلك بما حوته من أحكام وتوجيهات في شتى ضروب الحياة وأبواب المعرفة وجوانب الحضارة فضلاً عن جوانب الغيب والعقيدة؛ فهي شاملة بشمول هذا الدين العظيم.



السنة النبوية ملزمة لكل مسلم، ولا يجوز لأحد أن يدعي الاستغناء عنها، زاعماً أنّ القرآن الكريم قد بيّن كل شيء فيجب الاقتصار عليه.

(۱) ذلك أنّ السنة النبوية ، في الحقيقة، ليست اختراعاً من عند النبي ولى ، وإنما هي وحي من الله تعالى ولكن بالمعنى، قال تعالى : ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْمُوكَ ﴿ إِلَّا وَحَى يُوحَى ﴿ إِلَّا وَحَى يُوحَى ﴿ النجي ، ٣ -٤) (النجي نفسه الرم المسلمين الأخذ بها . قال تعالى: ﴿ وَمَا وَالنَّهُ الرَّسُولُ فَحُ ذُوهُ وَمَا نَهَ مَنْهُ فَأَنَّهُ وَا النَّهُ أَلَا اللَّهُ شَدِيدُ

ٱلْعِقَابِ ﴿ ﴿ الْحَسِ، ٧)

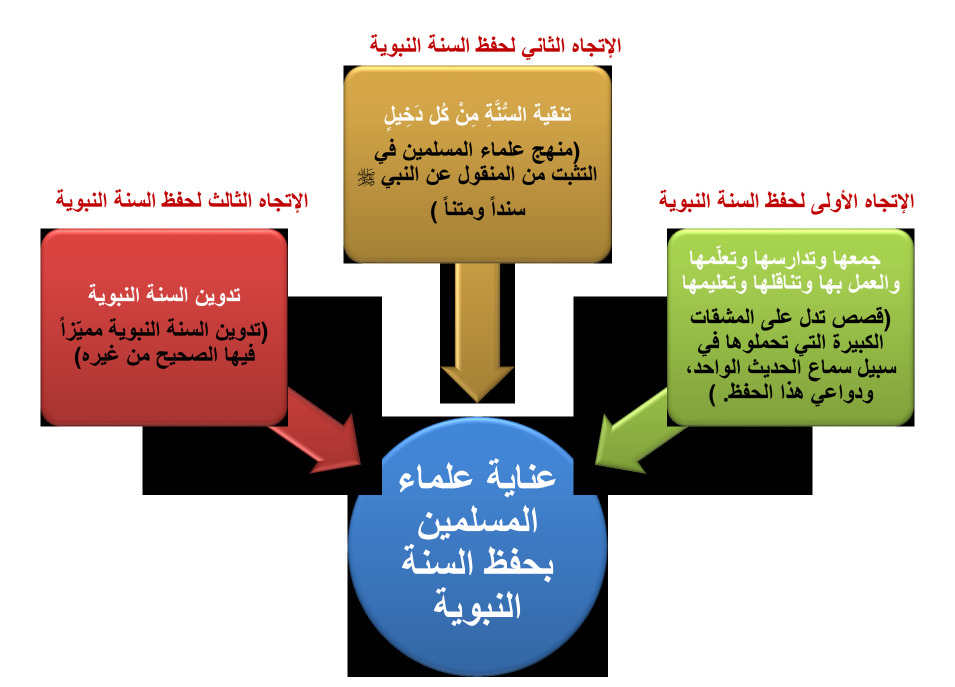
(٣) ومن الناحية العملية، فإن من يزعم الاستغناء عن السنة النبوية، لا يستطيع القيام بكثير من فرائض الإسلام وشعائره التي أمر بها القرآن الكريم نفسه، ذلك أن القرآن الكريم جاء بأصول الشريعة وقواعدها العامة، تاركاً للسنة أن تبيّن ذلك وتشرحه وتفصيله، قال تعالى ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْمَ وَلَعَلَّهُمْ يَنفكَرُونَ الله ﴿ (النحل، ٤٤)

مثلاً: أمر القرآن الكريم بإقامة الصلاة، ولم يبين عدد الصلوات المطلوبة وهيئاتها وركعاتها وما يقرأ فيها ، وكذلك فرض القرآن الكريم الحج والزكاة والصيام، فجاءت السنة النبوية لتبين أحكام ذلك كله بالتقصيل.

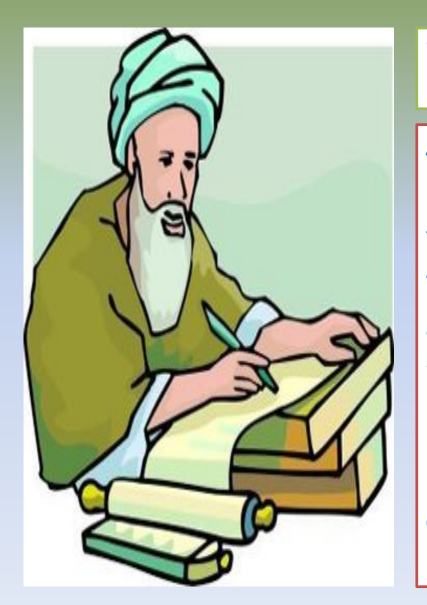
قُلْ إِن كُنتُ رَّحُبُونَ اللَّهُ فَا تَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغَفِرْ لَكُرُ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ وَيَغَفِرْ لَكُرُ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ



قال رجل للصحابي عمران بن حصين في وكان جالساً مع أصحابه: « لا تحدّثونا الا بالقر أن ، فقال له عمر ان: أدنه، فدنا، فقال: أر أبت لو وُكّلت أنت وأصحابك إلى القر آن، أكنت تجد فيه صلاة الظهر أربعاً، وصلاة العصر أربعاً، و المغرب ثلاثاً تقرأ في اثنتين؟ أر أبت لو وُكّلت أنت وأصحابك إلى القر آن، أكنت تجد الطواف في البيت سيعاً، والطواف بالصفا والمروة؟ ثم قال: أيئ قوم، خذوا عنا، فإنكم والله إلا تفعلوا لتَضلُّن».



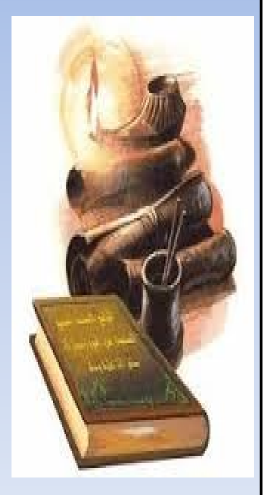
#### عناية المسلمين بحفظ السنة النبوية



الإتجاه الأول لحفظ السنة النبوية: جمعها وتدارسها وتعلمها والعمل بها وتناقلها وتعليمها

انصرف علماء جهابذة من الصحابة ومن بعدهم إلى العناية بالسنة النبوية، وكرسوا حياتهم لحفظها وجمعها وتدارسها وتعلمها وتعليمها وتناقلها والعمل بها وتدويها، وقد تواترت القصيص التي تُظهر مدى شدة اهتمامهم بالسنة النبوية وبحفظها، حتى قطعوا المسافات الطويلة وعانوا المشقات الكبيرة، في سبيل سماع الحديث الواحد منها.

#### أمثلة على عناية المسلمين بحفظ السنة النبوية



- جاء عن عمر على أنه قال: «كنت أنا وجار لي من الأنصار في بني أمية بن زيد (وهي من عوالي المدينة)، وكنا نتناوب النزول على رسول الله على ينزل يوماً وأنزل يوماً، فإذا نزلت جئته بخبر ذلك اليوم من الوحى وغيره وإذا نزل فعل مثل ذلك».
- ورحل جابر بن عبد الله على مسيرة شهر في طلب حديث، يقول عن نفسه: « بلغني حديث عن رجل سمعه من رسول الله على فاشتريت بعيراً ثمّ شددت رَحلي عليه، فسرْتُ إليه شهراً، حتى قَدِمْتُ عليه الشام، فإذا عبد الله بن أنيس، فقلت للبوّاب: قل له جابر على الباب، فقال: ابن عبد الله ؟ قلت: نعم، فخرج يطأ ثوبه فاعتنقني واعتنقته، فقلت: حديثاً بلغني عنك أنك سمعته من رسول الله على في القصاص، فخشيت أن تموت أو أموت قبل أن أسمعه».

## دواعى حفظ السنة النبوية

هيأ الله دواعي العناية بالسنة النبوية وحفظها لدى المسلمين في كل عصر، ومن أهم تلك الدواعي:

حـــث القـــران

الكريم على طاعة

النب عليان

والاقتداء بسنته

المكانة العظيمة التى تبوأها النبى علیہ فے نفوس المسلمين في كل العصور.

للسنة للعمل بها، المستجدات منها

حاجة المسلمين واستنباط أحكام

أفكر: كان العرب حين البعثة أمّة أميّة ، لا تقرأ ولا تكتب، فهل أثر الأميّة على قوة الذاكرة، أثر إيجابي أم سلبي؟



القدرة الكبيرة التى كان يتميز بها العرب على الحفظ عن ظهر قلب

#### منهج علماء المسلمين في التثبت من المنقول عن النبي على

الإتجاه الثاني لحفظ السنة النبوية النبوية من كل دخيل.

وضع علماء المسلمين منهجا علميا مُحكماً للتثبّت من المنقولات المنسوبة إلى النبي ﷺ ، يقوم على قواعد علمية دقيقة، وهو منهج فريد وجديد في التثبت من الروايات المنقولة، لـم يُسبق المسلمون إلى مثله.

#### ويتعلّق هذا المنهج بناحيتين:

1- سند الحديث الشريف (علم الحديث رواية) (سلسلة الرواة الذين رووا الحديث)

٢- متن الحديث الشريف (علم الحديث دراية)
 ( نص الحديث الشريف كما صدر عن النبي ﷺ )



#### ١- منهج نقد سند الحديث الشريف

وضع العلماء قواعد علمية للتثبت من صحة سماع الرواة بعضهم من بعض، والتحقق من صدق كل راوِ لما يرويه، ومدى قوة حفظه وضبطه.

طور العلماء بعد الصحابة (رضي الله عنهم) هذا المنهج، ووضعوا علوماً للتثبت من الرواية السماعية، لم توجد عند غيرهم من الأمم، مثل:

بعد عهد الصحابة (رضي الله عنهم)

في عهد الصحابة (رضي الله عنهم)

#### ٢- علم الجرح والتعديل.

« وهو العلم الذي يبحث ويبين بالتفصيل أحوال كل راو من رواة الحديث الشريف من حيث قوة الحفظ والضبط والعدالة الدينية »

وكان من ثمرات هذا العلم تصنيف السرواة إلى مراتب : الثقات، الضعفاء، الوضّاعون...

١- علم مصطلح الحديث الشريف.

« وهو العلم بقواعد يُعرف بها أحوال السند والمتن من حيث القبول أو الرد» ومن أهم مقررات هذا العلم: وضع قواعد تحدد شروط الحديث الصحيح ومراتبه ، وقواعد تحدد مراتب الحديث الضعيف ومتى يتقوى بغيره ومتى لا يتقوى.

ترجع بدايات هذا المنهج إلى عهد الصحابة (رضى الله عنهم):

 ا- كان أبو بكر وعمر رضي الله عنهما يشترطان في بعض الأحيان أن ياتي الراوي من الصحابة براو آخر يشهد معه أنه سمع ما سمعه من النبي رسي .

٢- وكان علي بن أبي طالب في يستحلف الراوي من الصحابة أن ما يرويه قد سمعه من النبي

وقد بلغ من عناية علماء المسلمين ودقتهم في نقد السند، أنهم كانوا يرفضون رواية من غرف بالتقوى والصلاح، إذا كان فى ضبطه وحفظه

١- يقول الإمام يحيى بن سعيد القطان:
 «آتمن الرجل على مائة ألف، ولا
 آتمنه على حديث».

٢- ويقول الإمام مالك: « لا يؤخذ العلم من (فلان) ، رجل له فضل وصلاح وعبادة، لا يعرف ما يحدّث»

#### ٢- منهج نقد متن الحديث الشريف

#### وضع العلماء قواعد علمية للتثبت من صحة معنى الحديث شرعاً وعقلاً.

بعد عهد الصحابة (رضي الله عنهم) هذا المنهج، ووضعوا قواعد علميّة دقيقةً للتثبت (رضي الله عنهم) من صحة معنى الحديث الشريف، منها :

في عهد الصحابة (رضي الله عنهم)

ترجع بدايات هذا المنهج إلى عهد الصحابة (رضي الله عنهم)، ومن ذلك:

عن فاطمة بنت قيس: «إن زوجها طلقها ثلاثاً، فلم يجعل لها رسول الله شكنى ولا نفقة. قال الأسود بن يزيد: قال عمر: (لا نترك كتاب الله وسنة نبينا الله لقول امرأة، لا ندري لعلها حفظت أو نسيت، لها السكنى والنفقة، قال الله عز وجل: «لا تخرجوهن من بيوتهن ولا يخرجن إلا أن بفاحشة مبينة»

١- عدم مناقضة القرآن الكريم

٧- عدم مناقضة الأصول العامة للدين.

 ٣- عدم مناقضة معطيات العقل والمنطق السليم.

٤- عدم معارضة حقائق التاريخ الثابتة.

حتى إذا خالف متن الحديث شيئاً من ذلك ردّه العلماء، واتخذوا هذه المناقضة دليلاً على أنه لا يمكن أن يصدر من النبي ، وإن ورد بسند صحيح، مما يؤكد احتمال وَهُم بعض الرواة أو خطئهم.

## تدوين السنة النبوية مميّزاً فيها الصحيح من غيره

الإتجاه الثالث لحفظ السنة النبوية: تنقية السنة النبوية من كل دخيل.

بدأ تدوين السنة النبوية في حياة النبي ولكن على نطاق ضيق، فقد صح أن بعض الصحابة مثل عبد الله بن عمرو بن العاص ( رضي الله عنهما) قد دون في حياة النبي وأحاديث كثيرة.

وقد توجت جهود علماء المسلمين في حفظ السنة النبوية، بحركة تدوين واسعة وشاملة، بدأت في القرن الهجري الثاني زمن الخليفة عمر بن عبد العزيز، واكتملت فيما بعد، وبخاصة في القرن الثالث الهجري، حيث قام العلماء بتدوين كل ما ورد عن النبي ﷺ ، مميزين في ذلك، وعلى أساس المنهج العلمي الذي وضعوه، بين الصحيح والضعيف والموضوع، وقد أبدعوا في ذلك تصنيفاً وترتيباً:

١- ترتيب الأحاديث الشريفة حسب اسم من يرويها من الصحابة
 ( رضي الله عنهم) وتسمى المسانيد.

\* مثال: مسند الإمام أحمد.

٢- حسب موضوع الحديث الشريف، بحيث تجمع الأحاديث الشريفة التي في موضوع معين تحت باب خاص بها، مثل: باب الإيمان، باب الجهاد، وتسمى الجوامع أو السنن.

\* مشال: صحيح البضاري، صحيح مسلم، سنن الترمذي، سنن النسائي، سنن أبي داود، سنن ابن ماجه.

٣- خصوا الأحاديث الصحيحة بمؤلفات خاصة.

\* مثال: صحيح البخاري وصحيح مسلم.

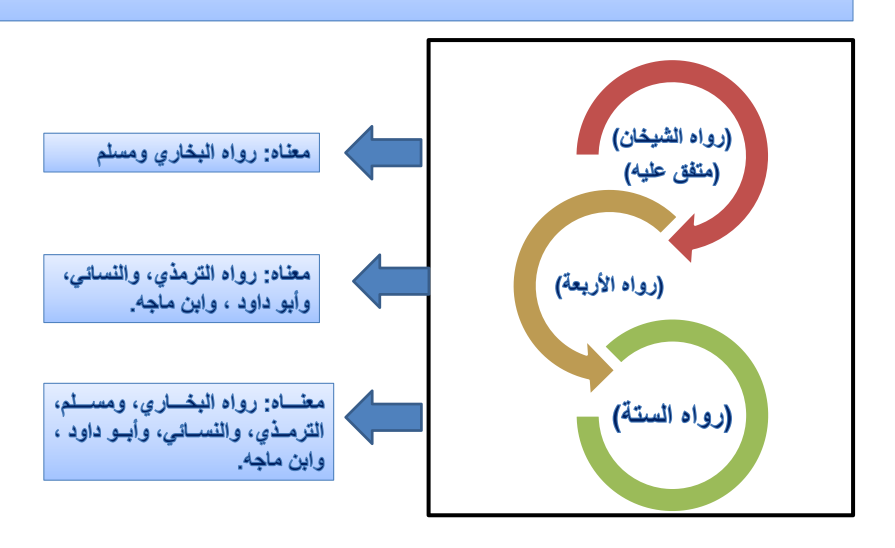
٤- بعض العلماء ألفوا في الأحاديث الشريفة التي يكثر تردادها على ألسنة العامة، فبينوا حكمها ودرجتها.

\* مثال: المقاصد الحسنة في الأحاديث المشتهرة على الألسنة للإمام السخاوي.

٥- خصوا الأحاديث الموضوعة بمؤلفات خاصة للتحذير منها.

مثال: الموضوعات لابن الجوزي.

## مصطلحات هامة في علم الحديث ومعانيها



## مزايا السنة النبوية

تجتمع في كلام بشر دلائل نبوته، ومن أهمّ هذه المزايا:

١- إيجاز اللفظ وغزارة المعنى

٢- دقة التشبيه

٣- عمق المعاني

٤- تصحيح المفاهيم

## ١- إيجاز اللفظ وغزارة المعاني

عن أبي هريرة رضي الله عنه:

أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قَالَ:

( إِيَّاكُمْ والظَّنَّ ، فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ ) .

متق عَلَيْهِ

تتسم الأحاديث النبوية الشريفة بالتعبير عن معان كثيرة في ألفاظ قليلة، وذلك لأنه إلى أوتي جوامع الكلم، ومن أمثلة ذلك:





#### ٢ ـ دقة التشبيه

زخرت الأحاديث النبوية بالتشبيهات الدقيقة والأمثلة التوضيحية العميقة ، وهو أسلوب عظيم الأثر في تقريب المعاني المجردة إلى الأذهان ، ومن ذلك:







#### ٣- عمق المعاني

عن ابن مسعود، رضي الله عنه، عن النبي على الجنة، الله المحدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنة، وإن البر يهدي إلى الجنة، وإن الرجل ليصدق حتى يكتب عند الله صديقا، وإن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وإن الفجور يهدي إلى النار، وإن الرجل ليكذبُ حتى يكتب عند الله كذابا

يتفق عليه

فقد ربط الحديث الشريف بين الصدق والبر من جهة وبين الكذب والفجور من جهة أخرى، لأن المرء إذا عزم أن يكون صادقاً في كل ما يقول، فإنه لن يقدم على عمل ما يستحي، أو يخشى من الصدق في الإخبار عنه، لئلا يضطر إلى الكذب، وهكذا تستقيم أعماله ويصل إلى درجة الصديقين.



فإلقاء السلام بين الناس من أكثر ما يزيد الود، والتعارف بينهم ويزيل الوحشة والنفرة منهم.

#### ٤- تصحيح المفاهيم



فقد يظن بعض الناس أنه لا يصدر الجِلم إلا من ضعف، وأن حاد المزاج الذي يردّ الصاع صاعين – كما يقولون - هو القوى، فصحّح الحديث الشريف هذه النظرة.

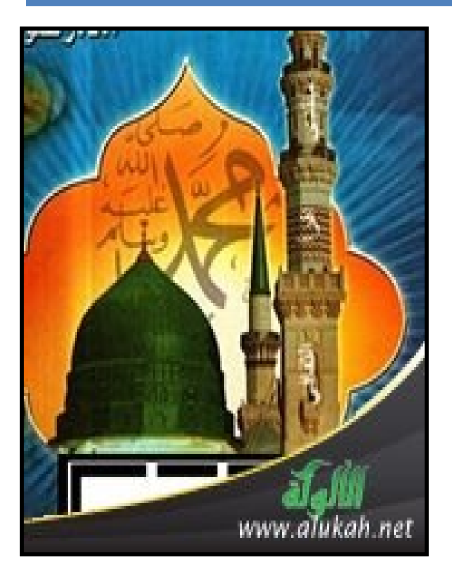
ونهى النبى ﷺ عن الطِيرة ونفى أي اثر لها في الواقع، حيث قال: « لا عدوى ولا طِيرة ولا هامة ولا صفر وفِرّ من المجذوم كما تفرّ من الأسد ». (رواه البخاري)

والطِيرة هي التشاؤم، فقد كان الناس في الجاهلية، إذا أراد أحدهم الشروع في أمر، أفلت من يده طائراً وتركه يطير، فإن طار يمنة تفاءل ومضى في عمله، وإن طار يسرة تشاءم وأحجم عما كان مزمعاً على فعله. ولا يزال بعض الناس إلى يومنا هذا يتشاءمون بيوم معيّن، أو رقم معيّن، أو لون معيّن، أو شخص معيّن، على عادة أهل الجاهليّة المقيتة



أفكر: يعتقد من يتشاءمون بشيء معين أنّ ما يتشاءمون منه يحدث دائماً أو غالباً على أقل قدير، كيف يمكن تفسير هذا الاعتقاد؟!

## الإعجاز في السنة النبوية



تضمنت السنة النبوية أوجهاً من الإعجاز، لا أوجهاً من الإعجاز، لا يمكن أن يتضمنها كلم بشر، وذلك من الأدلة على نبوة النبي إلى الأدلة على نبوة النبي إلى الأدلة على الأدلة على المواة النبي المواة المواة النبي المواة المواة

- ١- الإعجاز الغيبي .
- ٢- والإعجاز العلمي.

## ١- الإعجاز الغيبي في السنة النبوية



تعريف الإعجاز الغيبي: هو إخبار النبي إلى بالأحداث قبل أن تقع، فتقع كما أخبر.

#### ومن أمثلة ذلك:

ا- تنبؤ النبي إلى بالشهادة لعمر وعثمان رضي الله عنهما، وقد قتلا شهيدين فعلاً، فعن أنس بن مالك و أن النبي و صعد أحداً وأبو بكر وعمر وعمان، فرجف بهم، فقال: اثبت أحد فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان ».

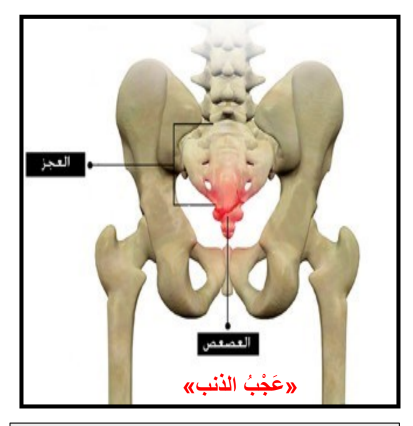
٢- تنبؤه إلى بمقتل عمار بن ياسر على يد جيش معاوية، وهو ما حدث سنة أربعين للهجرة، وذلك قوله إلى تقتل عمّاراً الفئة الباغية».

## ٢- الإعجاز العلمي في السنة النبوية

معناه: هو إخبار النبي إلى بحقائق علمية لم تكن معلومة في عصره ، جاء العلم الحديث وأكد صحة ما أخبر به النبي و صدقه. ومن أمثلة ذلك: 1- عَجْبُ الذنب ٢- ولوغ الكلب

٣- الحبة السوداء

#### ١ عَجْبُ الذَّنب



جاء في الحديث الشريف: « ليس من الإنسان شيء إلا يَبلى، إلا عظماً واحداً، وهو عجب الذَّنب، ومنه يُركب الخلق يوم القيامة». رواه البخاري.

□ وقد كشف العلم الحديث أنّ تكوين الإنسان يبدأ بشريط أولي، يظهر في اليوم الخامس عشر من عمر الجنين ، ثمّ تبدأ الانقسامات المتتالية لتكوين الجنين وأجهزته بفعل نشاط هذا الشريط، وهكذا يبدأ الجنين يتكون وينمو بسرعة ليصير إنساناً بإذن الله تعالى.

□ ويبدأ هذا الشريط في الاندثار منذ الأسبوع الرابع، ولا يبقى منه إلا أثر في العظم العصعصي، أسفل الظهر، وهو ما أسماه النبي رعجب الذنب».

#### ٢- ولوغ الكلب « إدخال لسانه في الإناء وتحريكه»



جاء في الحديث الشريف: «طَهور إناء أحدكم إذا ولغ فيه الكلب أن يغسلَه سبعَ مراتِ أولاهنّ بالتراب.» رواه مسلم

□ وقد كشف العلم الحديث أن الكلب تعیش فی إمعائه دودة تسمی « تیتا إكنياكوكس »، تخرج بيوضها مع برازه، وبما أنّ الكلب كثيراً ما يقوم بلحس جسمه، فإنّ هذه البيوض قد تعلق بلسانه، وتنتقل منه الى الأوانى التى يلعقها، فتدخل إلى أمعاء مستخدميها، ومنها تتسرّب إلى الدم والدماغ، وقد يصل الأمر إلى حدّ الشلل الدماغي أو الموت أحياتاً.

□ وقد وجد العلماء أنّ هذه البويضات لا تموت بالغسل ومساحيق التنظيف العادية، وأنّ التراب يحتوي بكتيريا خاصة هي وحدها القادرة على قتلها.

#### ٣- الحبة السوداء



جاء في الحديث الشريف: « الحبة السوداء شفاء من كل داء إلا السام». رواه البخاري

- □ وقد أثبتت البحوث العلمية أنّ الحبة السوداء لها أهمية كبرى كمنشط طبيعي للمناعة وتحسين فعالية الخلايا الطبيعية، وتلعب دوراً مهما في علاج الإيدز وغيره من الأمراض التي تُصاحب نقص المناعة.
- □ أيّ أن الحبة السوداء تعمل على تقوية المناعة، وحيث إنّ المناعة هي التي تقف سداً منيعاً في وجه كلّ داء، كانت الحبة السوداء كما وصفها الحديث النبوي أنها: « شفاء من كلّ داء».

# قواعد في التعامل مع السنة النبوية وفهمها

٢- ملاحظة الملابسات التي ورد الحديث فيها

اً- التمييز بين الصحيح والضعيف

٤- فهم الأحاديث بمجموعها ٣- فهم الحديث في ضوع مبادئ القرآن ومقاصده

## قواعد في التعامل مع السنة النبوية وفهمها

التمييز بين الصحيح والضعيف

لا بد من التأكد من صحة السنة قبل البناء عليها ، وعدم الاعتماد على الحديث الضعيف والموضوع منها. وتزداد أهمية هذا الأمر في مجال الأحكام وفي مجال القيم والمقاصد العامة فضلاً عن مجال العقيدة.

ملاحظة الملابسات التي ورد الحديث فيها

إن ملاحظة الملابسات والظروف التي أحاطت بالحديث حين صدر عن النبي الله يُلقي ضوءاً على المعنى المقصود منه، ويساعد على فهمه.

فهم الحديث في ضوء مبادئ القسرآن ومقاصده

السنة خادم للقرآن بالبيان والتوضيح، وليس من المقبول شرعاً ولا عقلاً فهم السنة فهما يخالف مبادئ القرآن ودلالاته ومعانيه.

فهم الأحاديث بمجموعها

إن الأحاديث النبوية صدرت عن النبي في الذي لا يمكن أن يتناقض كلامه ، لأنه لا يتكلم إلا عن وحي ، وبالتالي فإنه ليس من المقبول ولا المعقول الاجتزاء بفهم حديث أو الاكتفاء بالأخذ به، وكأن الدين كله مبني على هذا الحديث، مع إغفال غيره من الأحاديث، التي يعطي مجموعها فهماً كلياً صحيحاً وصورة متكاملة عن الموضوع.

# عقيدة وشريعة

## الوحدة الثالثة

# الإسلام عقيدة وشريعة

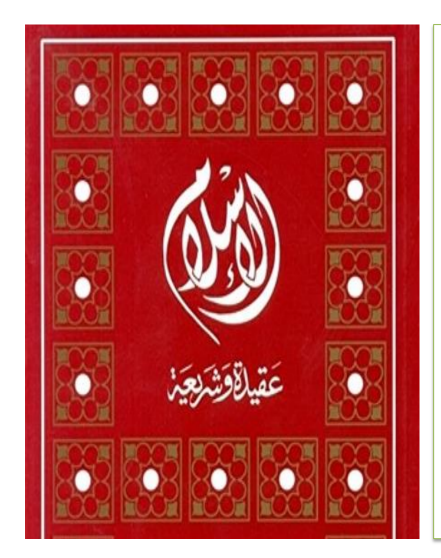
إعداد د. موسى معطان د. منى رفعت

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ُ تُؤمنَ بِاللهِ ومَلائكته وَكُتُبِه وَرُسُله

اولاً: العقيدة الإسلامية



## الإسلام عقيدة وشريعة



الإسلام عقيدة وشريعة، حيث تمثّل:

۱- العقيدة الجانب النظري الذي يجب التصديق به. ٢- بينما تمتّل الشريعة الجانب العملى الذي يجب

تطبيقه

## مفهوم العقيدة الإسلامية

- العقيدة مصطلح أطلقه علماء المسلمين على قضايا الإيمان: علماً بأن القرآن الكريم والسنة النبوية لم يعبرا عن هذه القضايا بلفظ العقيدة، وإنما عبرا عنها بلفظ الإيمان ومشتقاته، ولا شكّ أنّ لفظ الإيمان يبقى أكثر قرباً للقلب والنفس من أيّ لفظ آخر.
- والعقيدة لغة: من عَقدَ الحبلَ والبيعَ والعهدَ، أي ربطه ووثقه وشدَّه، وهي معانٍ تفيد القوة والإحكام، وهكذا عقيدة المؤمن في قوّتها وتمكّنها من نفسه.
- والعقيدة تشمل الجانب النظري في الإسلام، الذي يجب الإقرار به إقراراً جازماً لا يخالطه شك، ويتمثّل في الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقضاء.





#### ١- الإيمان بالله

الإيمان بالله تعالى هو أهم أركان الإيمان وأساس الدين كله، وقد قرّر علماء العقيدة أنّ الإيمان بالله تعالى لا يتمّ إلا بتوافر ثلاثة أنواع من التوحيد.

١- توحيد الربوبيّة: وهو الإقرار بوجود الله تعالى وإيجاده للمخلوقات، وعنايته بهم وتصرّفه فيهم بالرزق والنفع والضر والإحياء والإماتة وغيرها.

٢- توحيد الألوهية: وهو إفراد الله تعالى بجميع أنواع العبادة، من صلاة ودعاء ونذر وخوف ورجاء وغيرها.

"- توحيد الأسماء والصفات: وهو الاعتقاد بأنّ الله تعالى متّصف وحده بصفات الكمال، ومنزّه عن صفات النقص ومشابهة المخلوقات، فالله تعالى عليم لا يعزب عن علمه شيء، قدير لا يعجزه شيء، عادل لا يصدر منه ظلم، وهو تعالى لا يحدّه مكان ولا زمان، ولا تعتريه عوارض النقص، فلا يجهل ولا يندم ولا يتعب ولا ينام ولا ينسى.



#### هذه الآية الكريمة تضمنت شقين:

۱- شِق تنزیه الله تعالی بنفی مشابهته لأی شیء.

٢- وشبق إثبات صفات الكمال لله تعالى.

#### أتعلّم:

أكدت الآية الكريمة على تنزيه الله تعالى عن مشابهة أي شيء من مخلوقاته، بأسلوب بلاغي غير معهود حيث:

١- نفت تلك المشابهة باداتين متتابعتين من أدوات التشبيه: الكاف والمثل.

١- أو أنّ الآية أكدت على تنزيه الله تعالى، إلى حدّ أنها نفت المشابهة عن عن مثيله، لتبعيد المشابهة عن الأصيل وهو الله تعالى، مع أن الله تعالى لا مثيل له، وإنّما جرت الآية على عادة العرب في التعبير.

#### الإيمان بالله تعالى تفتضيه الفطرة وبدهيات العقل





أولاً: الإيمان بالله تعالى تفتضيه الفطرة الإيمان بالله تعالى فطرة مركوزة في نفس كلّ إنسان، وأكثر ما تظهر في أوقات الشدة، وهو ما أكثر القرآن الكريم من تذكير الكافرين به.

#### ثانياً: الإيمان بالله تعالى تفتضيه بدهيات العقل

الدليل الأول: والإيمان بالله تعالى يهدي إليه التفكير في هذا الخلق العظيم، لأنّ العقل يُحيل وجود أي شيء دون سبب أوجده، وخاصة إذا كان على نحو تام من الإتقان والإحكام.

المثال الأول: لو دخلت داراً ووجدت الأثاث مرتباً بنظام وإحكام وإتقان وجمال، فإنّ أوّل ما تساله: من المبدع الني قام بترتيب الأثاث على هذا النحو الجميل المتقن؟



# فكيف يستسيغ هذا الجاحد وجود هذا الخلق العظيم المحكم المتقن الدقيق، في السماوات والأرض والإنسان، دون خالق أحكمه وأتقنه وأحسن خلقه؟! وهو ما تعجب منه القرآن الكريم في أكثر من موضع .

#### المثال الثاني:

ولو قلنا لإنسان إن سيارة مثلاً قد تحرّك محرّكها وسار بها في طريق معيّن، دون أن تصطدم بشيء، وأنها كانت تقف على إشارات المرور، وتتحاشى الاصطدام بأي جسم أو إنسان، حتى انتهى بها المقام إلى أن ركنت نفسها بإحكام إلى جانب طريق، في مكان غير ممنوع الوقوف فيه -إننا لو ذكرنا هذا لأيّ كافر أو ملحد، وقلنا له: إن ذلك كله تم دون فعل فاعل، ودون توجيه من أحد، لاتهمنا بالهذيان والجنون!!

﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَى ءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَّا يُوقِنُونَ ﴿ آَا ﴾ الطور: ٣٠ - ٣٦





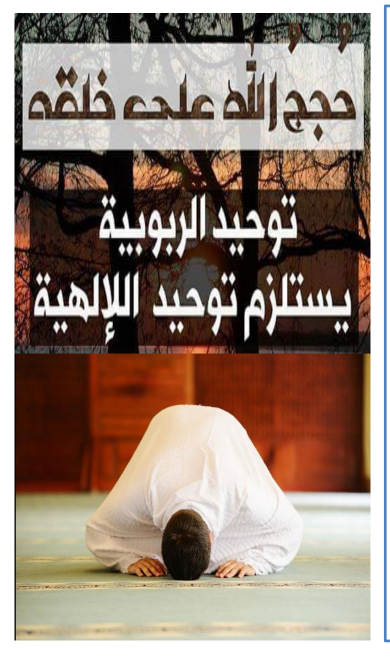
# الدليل الثاني: ونفي الشريك لله تعالى يدل عليه العقل أيضاً، قال تعالى:

﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهِ أَهُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عُمَّا يَصِفُونَ ﴿ ٢٢ ﴾ الأنبياء: ٢٢

﴿ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَاهٍ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ اللَّهِ عَمَّا كُلُّ إِلَامٍ عِمَا خُلُقَ وَلَعَلَا بَعَضْهُمْ عَلَى بَعْضِ شُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يُصِفُونَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ اللَّهِ عَمَّا يُصِفُونَ اللَّهِ عَلَى المؤمنون: ٩١

الدليل الثالث: وإثبات صفات الكمال لله تعالى وتنزيهه عن كل نقص، من مقتضيات العقول السليمة، إذ لا يكون إلها مَن يكون عاجزاً أو مشابها لما خلق، فيما يعتريهم من صفات نقص وأحوال ضعف، قال تعالى:

﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ ، يَوْمَ الْفَيْكَمَةِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ ، وَتَعَلَىٰ الْفَيْكَمَةِ وَٱلسَّمَواتُ مَطُويَتُنَ بِيَمِينِهِ أَ سُبْحَنَهُ ، وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ



#### أكثر ما يخل به الناس من أنواع التوحيد

يؤمن أكثر الناس بوجود الله تعالى وربوبيته، ولكنهم يخلون بتوحيد الألوهية وبتوحيد الأسماء والصفات:

فالمشركون يقرون بأنّ الله تعالى هو الخالق الرازق، وأن آلهتهم وأصنامهم، ليسوا شركاء لله في خلق السماوات والأرض، ومع ذلك فإنهم يشركونها مع الله تعالى في العبادة، وهو ما تعجّب منه القرآن الكريم قال تعالى: ﴿ قُلُ مَن يَرْزُقُكُم مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَمَن يُخِرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخِرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْلُ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلَ أَفَلًا نَنَّقُونَ ﴿٣١﴾ كَلِي يونس: ٣١

#### مظاهر الإخلال بتوحيد الألوهية:

الإخلال بتوحيد الألوهيّة لا يقتصر على التوجه بالعبادة إلى صنم أو شمس أو قمر، بل قد يتخذ صوراً أخرى أكثر خفاء، مثل:

١- اتخاذ الكافرين أولياء من دون المؤمنين.

٢- وتحكيم غير شرع الله تعالى، لأن إفراد الله تعالى بالخلق يقتضي إفراده بالأمر والتشريع. قال تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَاقُ وَٱلْأَمَٰ مُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ الْ اللهُ الْخُلُقُ وَٱلْأَمَٰ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ الْ اللهُ الْخُلُقُ وَٱلْأَمَٰ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ اللهُ اللهِ الاعراف: ٤٥

#### مظاهر الإخلال بتوحيد الأسماء والصفات:

ويخلّ كثير من الناس بتوحيد الأسماء والصفات حين يشبهون الله تعالى بمخلوقاته:

١- فقد كان فلاسفة اليونان يعتقدون خطأ، أن الله تعالى لا يعلم تفاصيل ما يجري من أحداث في الكون.

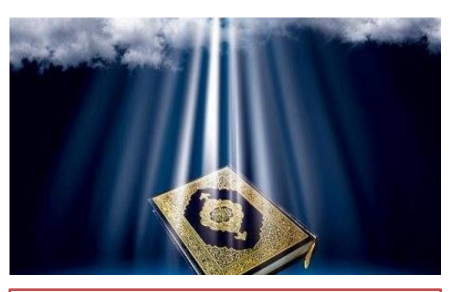
٢- بينما يعتقد أتباع بعض الديانات خطأ، أنه تعالى يندم ويتعب وينسى، وأنه فقير، ويده مغلولة.
 ٣- وبعضهم يعتقد خطأ أنه تعالى يلد مثل البشر، ويتخذ زوجة، سبحانه وتعالى عما يقولون علواً كبيراً.

# ٢- الإيمان بالملائكة

- من ركافر الإيان الإيان بالملائكة الأبرار
  - ومن آثار الإيمان بهم:
  - ١- تقوية إيمان المؤمن بالله تعالى.
  - ٢- وتشُجيعه على طاعته والأنس بعبادته، حين يؤمن أنّ هناك مخلوقات عظيمة وكثيرة، تقوم بعبادة الله تعالى ليل نهار دون تعب أو كلل.

- معنى الإيمان بالملائكة: هو الإقرار بوجود مخلوقات لله تعالى، بطبيعتهم وصفاتهم ووظائفهم، كما بينها الله تعالى لنا في كتابه وسنة نبيه.
- ومن صفاتهم: أنهم مخلوقون من نور، متمحضون لعبادة الله تعالى، لا يتعبون ولا يملون ولا يعصون، ولا شهوة فيهم، فلا يأكلون ولا يتزاوجون، ولهم قدرات خارقة.
- ذكر القرآن الكريم بعضهم، مثل : جبريل وميكائيل ومالك
- ولهم وظائف مخصوصة: فمنهم من هو موكّل يحمل العرش، ومنهم من هو موكّل بنار جهنم، ومنهم من هو موكّل بالعباد، ومنهم من هو موكّل بإنزال الكتب السماوية على الرسل، ومنهم من يرسله الله تعالى لنصرة المؤمنين وتثبيتهم.

## ٣- الإيمان بالكتب السماوية



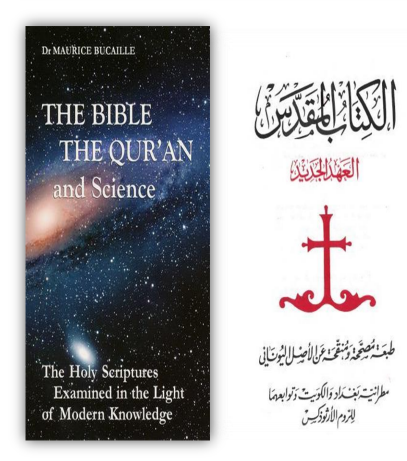
7- أما القرآن الكريم فقد تكفّل الله تعالى بحفظه من التحريف والتبديل، حتى يبقى صالحاً لجميع الناس كما نزل إلى قيام الساعة. قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكَفِظُونَ ﴿ إِنَّا نَحَالَى الله تعالى ﴾ بينما الكتب السابقة لم يتكفل الله تعالى بحفظها، لأنها كانت لأمم محدودة وليس للناس كافة، فسعى بعض الناس إلى التبديل والتغيير فيها، كما قال الله تعالى فيهم: ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مُواضِعِهِ عَن ﴿ النساء: ٢٤)

معنى الإيمان بالكتب: هو الإقرار بأن الله تعالى أنزل كتباً لهداية الخلق، ذكر القرآن الكريم بعضها: مثل: التوراة التي نزلت على موسى، والزبور الذي أنزل على داود، والإنجيل الذي أنزل على عيسى، عليهم السلام جميعاً.

يمتاز القرآن الكريم عن بقية الكتب بما يلي:

١- القرآن الكريم آخر الكتب السماوية، وهو كتاب الله تعالى لكل الناس إلى آخر الزمان، وأما الكتب السابقة فمحدودة بزمانها ومكانها وباقوام مخصوصين، ولـذلك فالحجـة على البشرية في العقيدة والحلال والحرام، إنما هي بالقرآن الكـريم، المهـيمن (أي: الشاهد، الأمين، الرقيب، الحاكم) على ما سبقه من كتب، خاصة بعد تحريف الناس لها.

## ٣- الإيمان بالكتب السماوية



ومن الأدلّة على التبديل في الكتب السابقة:

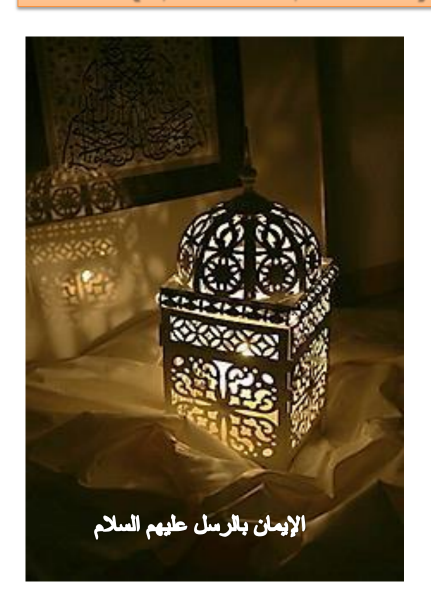
1- وجود تناقضات عديدة فيها، لا يمكن معها أن تكون هي كلام الله تعالى كما أنزل، وذلك بخلاف القرآن الكريم الذي قال الله تعالى فيه: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْنِلَافًا حَيْرًا ﴿ آ ﴾ النساء: ٨٢ وَجَدُواْ فِيهِ ٱخْنِلَافًا حَيْرًا ﴿ آ ﴾ النساء: ٨٢

٢- في بعض الكتب السابقة نصوص تنسب الى الله تعالى ما لا يليق به، من الجهل والندم والتعب والضعف وغيرها.



أتأمّل: لا يزال التبديل على الكتاب المقدّس مستمراً إلى الآن، فبين فترة وأخرى يصدر الكتاب المقدّس وعليه عبارة: « طبعة مزيدة ومنقحة »

## ٤- الإيمان بالرسل (عليهم السلام)



- معنى الإيمان بالرسل (عليهم السلام): هو الإقرار بأن الله تعالى أرسل رسلاً إلى الناس لهدايتهم، اختارهم الله تعالى من بين الناس، لما يتميّزون به من مميزات، كالصدق، والأمانة، والإخلاص، كي يكونوا قدوة للناس، ولا يتشكك أحد في صدقهم، وعصمهم الله تعالى، وحفظهم من الخطأ في الوحى.
- والإيمان بالرسل والرسالات السماوية تقتضيه العقول والتفكير السليم ؛ لأنّ العقل حين يُثبت لله تعالى صفات الكمال، ينزّ هه عن أن يخلق الخلق ثم يُسيّبهم ضائعين دون هداية، أو يتركهم تائهين دون إرشاد وعناية، قال تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّن شَيْءً ﴾ (الأنعام: ١٩)

## ٤- الإيمان بالرسل (عليهم السلام)



البشارة بالنبي محمد ﷺ: ذكر القرآن الكريم أسماء خمسة وعشرين رسولاً ونبياً، وكان آخر هم محمداً ﷺ، وقد بشر به موسى وعيسى (عليهما السلام)، وأمرا قومهما باتباعه، كما قال تعالى:

﴿ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِّى ٱلَّذِي يَجِدُونَهُ مَكُنُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَكِةِ وَٱلْإِنجِيلِ ﴾ الأعراف: ١٥٧

وقد بقيت بعض النصوص، إلى اليوم في التوراة والإنجيل، تشير إلى التبشير بمجيء النبي محمد ، وإن كان ذلك بأسلوب رمزي غير صريح. ومن الأمثلة على ذلك:

التثنية: (جاء الرب من سيناء، وأشرق لنا من سفر التثنية: (جاء الرب من سيناء، وأشرق لنا من ساعير، واستعلن من جبل فاران) فذكر سيناء إشارة إلى نبوة موسى المينية، وساعير اسم قرية من قرى الناصرة، ففي ذلك إشارة إلى نبوة عيسى المينية ، وفاران اسم مكة بالعبرانية، فذكرها إشارة إلى نبوة محمد عيد.

٢- ومن الأمثلة على ذلك من الإنجيل: ما جاء في الباب (١٤) من إنجيل يوحنا: (إن كنتم تحبونني فاحفظوا وصاياي، وأنا أطلب من الأب فيعطيكم فارقليط آخر ليثبت معكم إلى الأبد) والفارقليط تعريب باللفظ للكلمة اليونانية (Parakletos بيركلوطوس)، ومعناها: المحمود أو مستحق الحمد وذلك هو الوصف الذي يُطلق على محمد هو محمد وهو أحمد وهو محمود.

## ٤- الإيمان بالرسل (عليهم السلام)



ما من نبي إلا وأمر باتباع وبشر قومه بمجيئـــه، قال تعسالي:

## ٥- الإيمان باليوم الآخر



٢- ويعقب ذلك نفخة في الصور، يصعق منها من في السماوات والأرض إلا من شاء الله تعالى، ثم ينفخ في الصور مرة أخرى، يبعث على إثرها من صعق، وكل من مات من الخلائق من قبل منذ آدم العليلا فيقضي الله بين العباد بما كان منهم في الدنيا ، ثم يجازي كلاً منهم بالجنة أو النار.

- معنى الإيمان باليوم الآخر: هو الإقرار بأن هناك يوماً تنتهي فيه الحياة الدنيا، ويقضي فيه الله تعالى بين العباد، ويعقب ذلك مصير إلى الجنة أو إلى النار.
- وقد بين الله تعالى في كتابه المراحل المتعاقبة لهذا اليوم:
- ١- فهي تبدأ بأهوال وانهيار هائل في نظام الكون، صوّره القرآن الكريم لنا تصويراً مخيفاً في مواضع عديدة، منها قوله تعالى:
- ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ ۚ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَّىٰ مُ عَظِيدٌ ﴿ اللَّهِ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذَهَلُ كُلُ اللَّهُ مُرْضِعَةٍ عَظِيدٌ ﴿ اللَّهُ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذَهَلُ كُلُ كُلُ مَا مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ ذَاتِ حَمْلٍ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ ذَاتِ حَمْلٍ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُرَى وَمَا هُم بِسُكُورَى وَلَاكِنَّ حَمْلٍ عَمْلَهُا وَتَرَى ٱلنَّاسُ سُكُورَى وَمَا هُم بِسُكُورَى وَلَاكِنَّ عَذَابَ ٱللَّهِ شَادِيدٌ ﴿ اللَّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللل

### ٥- الإيمان باليوم الآخر

#### كيف نرد على من أنكر اليوم الآخر؟

1- الإيمان باليوم الآخر مما تقتضيه العقول السليمة ذلك أنّ الإنسان يشاهد الناس يظلم بعضهم بعضا، ويعتدي بعضهم على بعض، ويموت كثير من الظالمين والمعتدين دون عقاب، وتنتهي حياة كثير من المظلومين والمستضعفين دون إنصاف، ولا يُعقل أن يكون الله تعالى المظلومين والمستضعفين دون إنصاف، ولا يُعقل أن يكون الله تعالى الحكيم العادل قد خلق هذا الخلق العظيم وكل هذه المليارات من الناس منذ آدم المين وإلى يومنا، يتعاقبون جيلاً بعد جيل، لينتهوا تلك النهايات الظالمة، دون قضاء وانتصاف وإحقاق حق، ودون مكافأة للمحسن ومعاقبة للمسيء.

ولذلك عجب القرآن الكريم ممن ينكرون اليوم الآخر، كيف يظنون أنّ الحياة الدنيا هي نهاية المطاف، وأنّ الله تعالى يترك الظالمين دون عقاب، والمستضعفين دون انتصاف وجزاء، قال تعالى: ﴿ أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُسَالِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُسَالِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ مَا لَكُورَكَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴿ آَ ﴾ القلم: ٣٥ – ٣٦

٧- وفي ذلك الإنكار لليوم الآخر، أيضاً إساءة ظن بالله تعالى، حيث يظنون به الظلم والعبث، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، قال تعالى: ﴿ أَفَكَ سِبْتُمْ أَنَّكُمْ عَبَثُا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ الله فَتَعَلَى الله الْمُومَنونَ الْكُ الْمُحَوِّنَ الله فَتَعَلَى الله ومنون: ١١٥-١١١



والإيمان باليوم الآخر له أثر كبير في استقرار المجتمع واستقامة أفراده، لأنّ الإنسان ينضبط سلوكه ويستقيم، حين يوقن أنه سيُعاقب على كل ظلم وشر، وسيُثاب على كلّ برّ وخير، ولذلك اهتم القرآن الكريم بهذا الركن من أركان الإيمان، وأكثرَ من الجمع بينه وبين الإيمان بالله تعالى.

# ٦- الإيمان بالقضاء والقدر



والإيمان بالقضاء والقدر فرع من الإيمان بعلم الله بأسماء الله تعالى وصفاته: إذ هو إيمان بعلم الله تعالى الشامل التام، وإرادته المطلقة، وقدرته التي لا حدود لها على فعل ما يريد، وذلك على الله تعالى يسير، كما قال تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن أَسُوسِيَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي آنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كَتَبِ مِّن قَبَلِ أَن نَبُراً هَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴿ إِلَّا فِي كَتَبِ مِّن قَبَلِ أَن نَبُراً هَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴿ أَن نَبُراً هَا إِنَّا فِي كُتَبِ مِّن قَبَلِ الديد: ٢٢

معنى الإيمان بالقضاء والقدر: هو الإقرار الجازم بأن الأشياء والأحداث، توجد حسب علم الله تعالى المسبق الشامل وإرادت المطلقة.

#### الفرق بين القضاء والقدر:

القدر: علم الله

والقضاء: إيجاد الله الأشياء حسب علمه وإرادته.

فلا شيء في هذا الكون يحدث اعتباطاً، فالله تعالى هو الذي قدر منذ الأزل ما يحدث قبل أن يحدث، وكيف ومتى وأين سيحدث، وسجل ذلك في كتاب لم يفرط فيه بشيء، قال تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدْرٍ ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدْرٍ ﴿ إِنَّا كُلْ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدْرٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ القمر: ٤٩

## ٦- الإيمان بالقضاء والقدر

وللإيمان بالقضاء والقدر آثار عظيمة في نفس المؤمن، أشار إلى أهمها قوله تعالى: الفرق بين القضاء والقدر:

﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيٓ أَنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتَابٍ

مِّن قَبْلِ أَن نَبُرَأُهُمَا إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ اللَّ لِكَيْلَا تَأْسَوْاْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَاتَكَ مُ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلِّ مُغْتَالِ

فَخُورٍ (٢٣) ﴿ الحديد: ٢٢ - ٢٣

فالمؤمن يواجه المصائب بنفس راضية مطمئنة صابرة:

- ولا يرهبه تهديد بالقتل أو توعد بقطع الرزق.
  - ولا يخاف ولا يجزع ولا ييأس.
  - ولا يداري أحداً ولا ينافقه في حق.
- وإذا أصابه خير لا يغتر ولا يتكبّر على الناس.

لأنه يعلم أنه لا يحدث له شيء إلا بإذن الله تعالى وعلمه، وأنّ ما أصابه لم يكن ليخطئه ، وما أخطأه لم يكن ليصيبه.





وأمّا أفعال الإنسان الاختياريّة ، فهي التي تثير تساؤل الناس كلما شُرِحَ لهم معنى عقيدة القضاء والقدر، إذ سرعان ما يواجهون الشارح بسؤال معهود ، وهو:

« إذا كان كل شيء يحدث بمشيئة الله تعالى وعلمه، ولا يمكن أن يفعل إنسان ما لم يأذن به الله تعالى، فأين هي حرية الإنسان واختياره؟ وكيف يحاسب الله تعالى الناس على الماضي، مع أنها مقدرة ومكتوبة مسبقاً، ولا مفر من حدوثها»؟

# الإيمان بالقضاء والقدر ومسؤولية الإنسان عن أفعاله:

#### الأحداث في الحياة نوعان:

1- إما أحداث كونية: مثل حركة الشمس والقمر والرياح والأمطار.

٢- أو أحداث إنسانية، وهي نوعان:

- إجبارية: لا دخل للإنسان فيها مثل ولادته وموته ونسبه وطوله ولونه.

اختیاریّه: مثل اهتدائه و ضلاله، و استقامته و عدوانه، و طاعته و عصیانه.

أما الأحداث الكونية وكذلك الأحداث الإنسانية، فواضح أنها تقدير مطلق من الله تعالى، ولا اختيار للإنسان فيها.

## جواب القرآن عن هذا السؤال

إن استشكال الجمع بين عقيدة القضاء والقدر واختيار الإنسان، استشكال قديم احتج به المشركون والعصاة لتسويغ شركهم و معاصيهم، وهو ما حكاه القرآن الكريم وردّ عليه، قال تعالى:

﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشَرِكُواْ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا أَشَرَكَنَا وَلاَ عَابَآؤُنَا وَلاَ حَرَّمْنَا وَلاَ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ

#### وقد تضمنت الآيتان الكريمتان ثلاثة ردود رئيسية على هذه الشبهة:





الرد الأول: أنه لو كان المشرك والعاصى مُجبراً على ما صدر منه، لما استحق معاقبة الله تعالى. كَذَابُ كُذَّبُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَّى ذَاقُواْ بَأَسَنَا وفي هذا الرد إحالة على ما يشعر به كل إنسان ويعلمه من نفسه، أنه مختار ومسؤول مسؤولية تامة عما يفعل، في حين يرتكب خطيئة ما ، كالقتل مثلاً، يؤتب نفسه، ويدرك أنه لو عوقب على فعلته، أن ذلك يكون عين العدل.

علم الله لا يؤثر في اختيار الإنس

الرد الثاني: أنّ المشرك والعاصي والمحتج بالقدر على معصيته، يزعم أنه ينقّذ إرادة الله تعالى وما كتبه عليه منذ الأزل، مع أن ذلك المكتوب غيب لم يطلع عليه. قُلُ هَلُ عِندَكُم مِنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ إِلّا الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ اللهِ الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ الْمِنْ الْمُؤْمُونَ الْمِنْ اللهِ الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ اللهِ الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ اللهِ اللهِ الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ اللهِ اللهِ الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الطَالِقُونَ اللهِ اللهِ اللهِ الطَالِقُ الْمُؤْمِنَ الْمِنْ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللهُ اللهُ اللهُ الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ اللهِ اللهُ الطَالِقُ المُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ المُعْمِلُونَ المُثَامِ المُعْلَقِيْمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُثَالِقُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَالُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْم

فهَلا وحد الله تعالى وأطاعه، ليكون التوحيد والطاعة هما المكتوبين عليه لا الشرك والمعصية ؟! وفي ذلك إشارة إلى أنّ المكتوب عند الله تعالى، ليس الا تسجيلاً مُسبقاً لما سيقوم به الإنسان بمحض اختياره، ولا يؤثر في هذا الاختيار، فعلم الله تعالى، كما تشير الآية الكريمة، هو (علم مُسبق كاشف لا يؤثر في المعلوم).

#### ونضرب مثالاً واقعياً يقرب إلى الأذهان هذه الحقيقة ، ولله المثل الأعلى:







١- لا يستطيع أحد أن يزعم أن توقعات المدرس كانت هي السبب في نجاح من نجح ورسوب من رسب.

Y- ولا يستطيع أحد أن ينكر ضرورة معاقبة الراسبين أو تأنيبهم، ومكافأة الناجحين والمتفوقين.

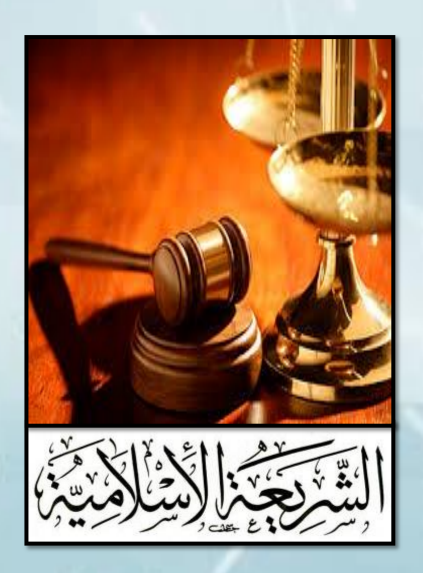


ويتضح هذا أنّ توقع المدرّس المسبق، لم يكن مؤثراً في حدوث ما توقعه، ولم يقم بإجبار أي تلميذ على النتيجة التي توقعها له. وهكذا هو علم الله تعالى المسبق بما سيفعله العباد، لا يؤثّر في إحداث أفعال العباد، فلله تعالى أن يعاقب من أساء منهم وخالف، ويكافئ من أحسن وامتثل، لكن الفرق بين توقّع المدرّس وعلم الله تعالى، أن علم الله تعالى علم دقيق وشامل وكامل يتناسب مع كمال الذات الإلهية، ولا يمكن أن يتخلّف أو يُخطئ، بينما توقّع المدرّس قد يُصيب وقد يُخطئ.

أناقش: كيف يمكن أن أفهم نسبة الهداية والإضلال إلى الله تعالى في مثل قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ الله يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴿ فَإِنَّ الله يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴿ فَإِنَّ الله يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴿ فَإِنَّ الله المعجم المفهرس للقرآن الكريم في جذري (هدى) و(ضل) لأكون فهما شمولياً لآيات الهداية والإضلال.



الرد الثالث: أنّ الله تعالى لو كان مجبراً العباد، لأجبرهم جميعاً على طاعته وعبادته، ولما وُجِدَ مشركون وعُصاة ، لأنّ من أراد تحقيق شيء بالاجبار، فإنما يحقق ما يرضاه ويحبه، لا ما يُغضبه ويُسخطه، فوجود أمثال هؤلاء واحتجاجهم بالقدر على معاصيهم وضلالهم، هو بحد ذاته دلیل علی کذب احتجاجهم. قُلُ فَلِلَّهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَالِغَةُ فَلُوْ شَاءَ لَهَدَىٰكُمْ أَجْمَعِينَ



ثانياً:

الشريعة الإسلامية

## مفهوم الشريعة الإسلامية



تطلق الشريعة في اللغة على معنيين:

الأول : مورد الماء الذي يرده الناس للشرب.

والثاني: كل شيء يفتح في استقامة وامتداد يكون فيه، ومن هنا سمّي الشراع شراعاً.

وهكذا شريعة الإسلام: فهي الطريق المستقيم الذي يرده العباد للهداية.

□ والشريعة الإسلامية في الاصطلاح تُطلق على معنيين:

المعنى العام: وهو يشمل جوانب الإسلام النظرية (العقيدة) والعملية
 الأحكام العملية في العبادات والمعاملات وغيرها مما اصطلح على تسميته بالفقه.

Y- المعنى الخاص: فيختص بأحكام الإسلام العملية ولا يشمل أحكامه النظرية (أي: أنه يختت بالفقه دون العقيدة). ولنذلك نقول « الإسلام عقيدة وشريعة» ونعني بالشريعة في هذه العبارة»: الأحكام الفقهية العملية في الإسلام، دون حقائق العقيدة.



لقد صاغ العلماء أحكام الشريعة الإسلامية ومقاصدها في عبارات موجزة دقيقة، على شكل قواعد:

١ - تساعد في جمع شتات الفقه. ٢ - وتسهل حفظه وفهمه.

من خلال ما بات يعرف « بقواعد التشريع الإسلامي » أو « القواعد الفقهية».

وعدد القواعد الفقهية يبلغ المئات ، بيد أنها ليست على نفس الشهرة والاتساع والأهمية، وأهمها القواعد الفقهية الأساسية الخمسة.

تعريف القاعدة: قضيّة كليّة منطبقة على جميع أجزائها.



## ١- قاعدة الأمور بمقاصدها





معناها: أنّ اعمال الشخص وتصرّفاته القوليّة والفعليّة تختلف نتائجها وأحكامها الشرعيّة باختلاف قصد الشخص منها.

□ دليــل القاعــدة: قاعــدة الأمــور بمقاصدها قاعدة عظيمة من قواعد الشريعة، دلت عليها نصوص كثيرة منها:

قوله (صلى الله عليه وسلم):

« إنما الأعمال بالنيات وانما لكل امرئ ما نوى» .

□ من أمثلتها: من يتزوّج المطلّقة ثلاثاً بقصد أن يطلّقها لتحلّ لزوجها الأول، فإنّ زواجه هذا محرّم وغير مشروع.



## ٢- قاعدة الضرر يُزَال



#### □ دليل القاعدة:

١- قوله تعالى: ﴿ لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣].
 ٢- وقوله: « لا ضرر ولا ضرار».

#### □ من أمثلتها:

أن الإسلام يحرم إقامة مصنع كيماويات مثلاً في حيّ سكني، لما يلحق بالسكان من ضرر، ولما يؤدي إليه من تلويث للبيئة وإتلاف لمكوناتها.

#### معناها:

أنّ كلّ عمل يسبب الضرر للنفس أو للآخرين ، فإنه يكون غير يكون غير مشروع، ويجب رفعه وإزالته

# ح قاعدة الضرر يُزال



- □ ومن القواعد المتفرّعة عنها: قاعدة «سد الذرائع» ومعناها: ان العمل المشروع في الأصل يصبح غير مشروع، إذا وجدت ظروف يؤدي معها إلى مفاسد ومضار، دلّ عليه: قوله تعالى: «ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدواً بغير علم» (الأنعام، ١٠٨) فمع أن تسفيه الأصنام هو أمر مطلوب في الأصل، لأنه إحقاق للحق وإبطال للباطل، إلا أنه يصبح منهياً عنه، إذا خشينا أن يرد المشركون على ذلك، بسبّ الله سبحانه وتعالى.
  - □ ومن الأمثلة على قاعدة سدّ الذرائع:
- ١- تعليل النبي إلى المتناعه عن قتل زعيم المنافقين بقوله: « دَعْهُ لا يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه « فمع ان التخلص من بعض المفسدين في المجتمع هو أمر مطلوب في الأصل، إلا أنه يصبح أمراً غير مرغوب فيه، إذا خشينا أن يترتب عليه مفاسد أكبر.
- ٢- قيام عمر بن الخطاب ، بقطع الشجرة التي تمت عندها بيعة الرضوان لأنه
   رأى الناس يكثرون من الصلاة عندها، وذلك منه ، سدا لذريعة الشرك.





## ٣- قاعدة اليقين لا يزول بالشك



معناها: أنّ ما ثبت بيقين لا يرول إلا بيقين مثله، ولا يزول بمجرد الشك

#### □ دليل القاعدة:

أساسها أن الظن لا يغني من الحق شيئاً. قَالِ تعالى: ﴿ وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثُرُهُمْ إِلَّا ظُنَّا إِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا ﴾ [يونس: ٣٦].

من أمثلتها: أن من كان توضأ ، ثمّ شكّ إن كان وضوؤه قد انتقض أم لا، فهو على وضوء، لأنّ الشك لا يزيل اليقين.

والأصل بقاء ما كان على ما كان حتى يثبت بشكل أكيد ما يغيره، ومن هنا جاء اعتبار المتهم بريئاً حتى يثبت بشكل أكيد إدانته، لأن الأصل في الانسان البراءة



## ٤ - قاعدة العادة محَكَّمة



#### معناها:

أنّ أعراف الناس وعاداتهم، لها أثر في الأحكام الشرعية المبنيّة على العُرف.

- ومن الأمثلة على ذلك: أنه إذا باع شخص لآخر سيارة، ولم يحددا ما يدخل في البيع من التوابع، فإنّ الحكم الشرعي ينبني على ما يقرره العرف في البلد بهذا الخصوص، فتدخل في البيع التوابع التي جرى العرف أن تدخل، مثل إطار السيارة الاحتياطي مثلاً.
- ويمكن القول إنّ كل ما أوجبه الشارع ولم يحدد مقداره، النما يُلجأ في تحديد مقداره إلى العرف السائد في البلد.
- ويجب التنبيه هذا إلى أنه ليست كلّ أحكام الشريعة تتأثر بالعرف وتتغير بتغيره، وإنما يقتصر ذلك على المسائل التي تركتها الشريعة لأعراف الناس، ولم يقصد الشارع ثباتها.
- فهناك أحكام شرعية لم تُبْنَ على العُرْف، بل قصد الشارع تباتها على مرّ الزمان، فتبقى كما هي حتى لو جرى العُرف بخلافها أحياناً كانتشار التعامل بالربا باسم الفائدة البنكية، فإنّ ذلك لا يجعل الربا حلالاً. وإذا جرى العرف في بلد بكشف النساء لرؤوسهن، فإن هذا العرف فاسد، ولا يجعل السفور وكشف العورات أمراً مباحاً.

# التيسير عاعدة المشقة تجلب التيسير





#### القاعدة : 🗖

حرج ﴾ الحج: ٧٨

قول الله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ ٱلنُّهُ رَوَلًا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ البقرة: ١٨٥ وقوله: ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ ۚ فِي ٱلدِّينِ مِنْ

ولأجل ذلك شرع الله تعالى الرخص لعباده... من أمثلتها:

١- جواز التيمم للمريض بدلًا من الوضوع؛ إذا كان الوضوء يزيد في مرضه، أو يؤخر شفاءه.

٢- جواز الجمع بين الصلاتين أو استحبابه في بعض الأحوال؛ كالسفر، أو المرض، أو المطر الذي يبل الثياب، وتحصل معه مشقة من فعل كل صلاة في وقتها.

وقد صاغ العلماء من هذه القاعدة الكليّة قواعد فرعية متعددة، منها:

قاعدة (الضرورات تبيح المحظورات) وتكملها قاعدة (الضرورات تقدر بقدرها) ومنها قاعدة ( إذا ضاق الأمر اتسع)، أي: وسعت الشريعة فيه برفع الحرج والتخفيف والتيسير

# نظام العبادات في الإسلام



د. منی رفعت

د. موسى معطان

إعداد:

## وتشتمل هذه الوحدة على العناوين التالية:

١- مفهوم العبادة في الإسلام

٢- شروط قبول العبادة في الإسلام

٣- أفضل العبادات في الإسلام

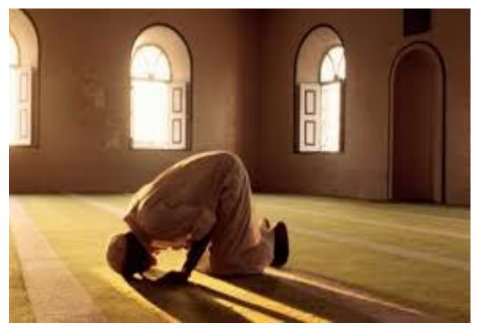
٤- خصائص العبادة في الإسلام

٥- آثار العبادة في الإسلام



#### مقدمة





إنّ عبادة الله عز وجل هي وظيفة الإنسان الأساسية التي خلق لها على هذه الأرض.

- قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

- وبها أرسل جميع الرسل (عليهم السلام) ، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّهُ, لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴿ وَنَ النّبياء: ٢٥) ﴾ (الأنبياء: ٢٥)

#### أولاً: مفهوم العبادة في الإسلام

#### تعريف العبادة:

تدل العبادة في اللغة على: الخضوع والتذلل والانقياد والاستسلام. ويمكن تعريف العبادة اصطلاحاً بأنها: التوجه إلى الله تعالى بالأعمال الصالحة، حباً فيه ورجاء في ثوابه، واستشعاراً لعظمته وخوفاً من عقابه.

#### فمفهوم العبادة يقوم على ركنين:

1- الحب والخوف: فيجب أن يكون الله تعالى أحب إلى العبد من كل شيء، وفي الوقت نفسه أن يكون أعظم عنده وأخوف له من كل شيء، وبهذا يلاحظ أنّ المعنى الشرعي للعبادة لا يكتفي بعنصر الخضوع والذل، وإنما يشمل بجانب ذلك عنصر المحبة والرجاء قال تعالى: ﴿ أُولَيْكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُم أَقُرَبُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعَذُورًا ﴿ اللهِ الساء: ٧٥ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعَذُورًا ﴿ اللهِ الساء: ٧٥ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعَذُورًا ﴿ اللهِ الساء: ٧٥ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعَذُورًا ﴿ الله الساء: ٧٥ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعَذُورًا ﴿ اللهِ الساء: ٧٥ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعَذُورًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ومن يتفكر في نعم الله تعالى عليه، يصل إلى درجة الحب له ومن يتفكر في خلقه تعالى وما فيه من عظمة وإحكام وإبداع، يزداد استشعاره لعظمة الله تعالى وخشيته لجلاله، ولذلك كان العلماء أكثر الناس خشية لله





#### أولاً: مفهوم العبادة في الإسلام

٢- العمل الصالح: يتكامل العمل الصالح مع حب الله تعالى وخشيته، إذ العمل الصالح هو الذي يُنمّي في النفس ذلك الحب وتلك الخشية، تماماً كما أنّ مشاعر الرحمة والشفقة تنمو بالعطف على الفقراء، وتضعف بالقسوة والظلم.

ولا معنى لادّعاء حب الله تعالى والخوف منه، ما لم يطهر أثر ذلك في السلوك.

ومن يزعم حبّ الله تعالى وخشيته، ثم هو يقصر في عبادته أو يسرف في معصيته، فليس صادقاً في زعمه، وإلا لفاض ذلك الشعور على ظاهره، فلهج لسانه بذكر الله تعالى، واطمأنت جوارحه في عبادته.

قَالَ تعالَى: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ دُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيثُ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيثُ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيثُ اللَّهُ عَدان: ٣١

ويقول ابن تيمية: (ومن ظنّ أنّ الذنوب لا تضره، لكون الله يحبه مع إصراره عليها، كان بمنزلة من زعم أنّ تناول السم لا يضره، مع مداومته عليه وعدم تداويه منه).





#### ثانياً: شروط قبول العبادة في الإسلام

يشترط لقبول العبادة عند الله تعالى شرطان، هما:

1- الإخلاص أو النية: وهو التوجه إلى الله تعالى وحده بالعبادة، دون شرك أو رياء، ويلاحظ أن أكثر العبادات غير المفروضة، يُستحب أداؤها بطريقة سرية، مثل: قيام الليل، وصلاة النافلة، وصدقة التطوع، لترسيخ الإخلاص في النفس.

٧- وموافقة الشرع أو المتابعة: وتعني أداء العبادة بالطريقة نفسها التي بيّنها الشرع، دون زيادة أو نقصان أو تغيير، ومن يخالف ذلك، ولو بنية التقرب إلى الله تعالى، لا يكون عمله مقبولاً، مثل من يصلي الظهر خمس ركعات مثلاً، زيادة في التقرب إلى الله تعالى. قال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شَرَكُونُ وَ الله تعالى قي التقرب إلى الله تعالى. قال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ مَنَ الدِينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللهُ وَلَوْلا كَلِمةُ الفَصَلِ لَقُضَى بَيْنَهُم وَإِنَّ الظّها مِن أَلَدِينِ مَا لَمْ عَذَابُ أَلِيمُ اللهِ الله قهو وقال النبي عن من أحدث في أمرنا هذا ما ليس فيه فهو وقال النبي عن من أحدث في أمرنا هذا ما ليس فيه فهو

وقد جمعهما الله تعالى في قوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَا ٓ أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَىَّ أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَىَّ أَنَّمَا ٓ إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِرَّ أَفَى كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعَمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ إَكُمْ لَكُمْ الكَمْف: ١١٠

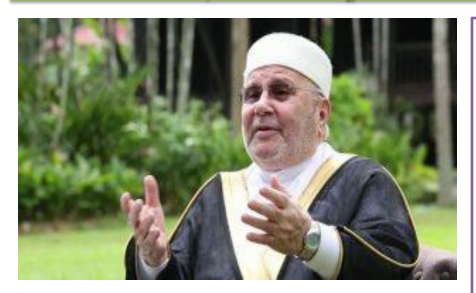
ر ۷».







#### ثالثاً: أفضل العبادات في الإسلام





الذي عليه المحققون من العلماء: أنّ لكلّ حال عبادته الأفضل:

1- فأفضل العبادات حين يقتحم عدونا علينا بلادنا هو الجهاد، ولو آل هذا إلى ترك صلاة الليل وصيام النهار.

٢- وأفضل العبادات حين حضور الضيف إكرامه، ولو أدى إلى ترك النوافل.

٣- وأفضل العبادات وقت السحر الاستغفار.

٤- وأفضل العبادات للغني إنفاق المال في سبيل الله تعالى.

٥- وأفضل عبادة للعالم تعليم الناس وإرشادهم.

٦- وأفضل العبادات في العشر الأواخر من رمضان، لـزوم المسحد والخلوة والاعتكاف.

## رابعاً: خصائص العبادة في الإسلام

تتميّز العبادة في الإسلام بخصائص ، من أهمّها:

اليسر ورفع الحرج

الصلة المباشرة بين العبد وربّه

الجمع بين الجانب الحسي والجانب المعنوي

الشمول

#### ١- الصلة المباشرة بين العبد وربه





1- فلا يعرف الإسلام طبقة من رجال الدين يتواسطون بين الله تعالى وعباده، لا تقبل الصلاة ولا التوبة إلا عن طريقهم.

٢- كما لا يشترط الإسلام طقوساً ومراسم كهنوتية (أي: تحتاج إلى رجل دين) لا تُقبل العبادة إلا بها.

#### ٢- اليسر ورفع الحرج

تمتاز العبادة في الإسلام بالسهولة واليسر، فليس فيها ما يشق على الناس ويخرج عن طاقتهم، قال تعالى:

﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ المعالم

ولذلك يرفض الإسلام أن يشدد الإنسان على نفسه، ويبالغ في العبادة إلى حد يرهق جسده وروحه، ويؤثر على أدائه لواجباته الأخرى في الحياة، يقول النبي على: « خذوا من العمل ما نطيقون فإن الله لا يمل حتى تملوا».





#### ٢- اليسر ورفع الحرج

#### ويخفف الإسلام تكاليف العبادات المفروضة في ظروف المشقة والحرج إمّا:

تخفیفاً کلیاً

بإسقاط العبادة كلها، مثل:

١- إباحة الإفطار
 فسي رمضان
 للمريض والمسافر.

٢- عدم وجوب
 الحج على العاجز
 عنه بدنياً أو مالياً.

تخفیفاً جزئیاً

بإستاط بعض العبادة أو بعض شروطها وهيئاتها، مثل:

١- إباحــة قصــرالصلاة في السفر.

٢- إباحة الجمع
 بين الصلوات لعذر
 كما في المطر

#### ٣- الشمول

تتميّز العبادة في الإسلام بالشمول لكل مجالات الحياة الإنسانيّة، ومن هنا قال العلماء العبادة نوعان:

1- العبادات المحضة (المخصوصة) وهي الشعائر الدينية المعروفة كالصلاة والصيام والحج

7- العبادات العامة: وهي كل عمل أو قول نافع، يقوم به الإنسان ابتغاء رضوان الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشُكِى وَمَعَيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ الْأَعَامِ: ١٦٢

وبهذا المعنى عرّف ابن تيمية العبادة بأنها: (اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة.

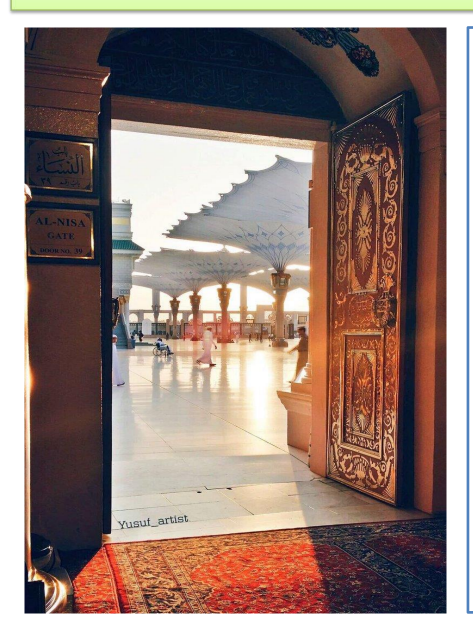


#### فالعبادة بمفهومها العام تشمل:

حسن المعاملة، وبر الوالدين، وصلة الأرحام، والإحسان إلى الجار واليتيم والمسكين وابن السبيل، والرحمة بالضعفاء، والرفق بالحيوان، وإصلاح ذات البين، والعلم، والسعي في طلب الرزق، بل حتى الغريزة وقضاء الشهوة في الحلال، والأكل والنوم وممارسة الرياضة، كل ذلك عبادة، إذا صاحبه نية نيل رضوان الله تعالى.

ومن الأمثلة على العبادة بمفهومها العام: قول النبي إلى: (مرّ رجل بغصن شجرة على ظهر طريق فقال: والله لأُنجِينَ هذا عن المسلمين لا يُؤذيهم فأُدخِلَ الجنة).

#### ٣- الشمول



وبهذا المعنى الشامل للعبادة، يختلف الإسلام عن اتجاهين آخرين:

## الاتجاه الأول: الفصل بين العبادة والحياة (العلمانية)

حيث يدعو هذا الاتجاه إلى حصر العبادة في أماكن خاصة بها، حتى إذا خرج الإنسان منها إلى سائر حقول الحياة وَدَّع العبادة وانصرف إلى شؤون دنياه.

ويرفض الإسلام ذلك، إذ الإسلام لا يريد العبادة من أجل العبادة، وإنما يريدها من أجل العبادة في الإسلام لا تحصر أجل الحياة، فالعبادة في الإسلام لا تحصر المسلمين جدران المسجد، وإنما تجعل المسجد منطلقاً إلى كل نشاطات الحياة، تصبغها بصبغة العبادة.

#### ٣- الشمول



ويرفض الإسلام ذلك أيضاً، إذ العبادة في الإسلام ليست روحانية رهبانية محضة تهمل الجسد، وترى التقرّب إلى الله تعالى بتعذيبه وإهمال تنظيفه وحرمانه من المتعة، قال تعالى:

﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَا ٓءَاتَىٰكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْأَخِرَةَ ۗ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ۗ ﴾ القصص: ٧٧

وقال إلى الما والله إنه الخشاكم لله وأتقاكم له وأتقاكم له لكني أصوم وأفطر وأصلي وأرقد وأتزوج النساء فمن رغب عن سنتي فليس مني).

-الاتجاه الثاني: حصر الحياة في إطار ضيّق من العبادة (الرهبانيّة) حيث يدعو هذا الاتجاه إلى حصر الحياة كلها في أماكن خاصة، في الكنيسة والمعبد والمسجد، كما يفعل المترهبنون، حيث يعتقدون أنّ الإنسان يعيش تناقضاً داخلياً بين روحه وجسده، ولا يتكامل في أحد الجانبين إلا على حساب الآخر، وكي يزكو روحياً يجب أن يحرم جسده من الطيبات ، ويقلّص وجوده على مسرح الحياة، ويمارس صراعاً مستمراً ضد رغباته وتطلعاته، حتى يتم له الانتصار عليها جميعاً عن طريق الكَفِّ المستمر والحرمان الطويل، والممارسات العبادية المحددة



المثال الأول: فالمصلّي في صلاته يمارس بنيته تعبداً فكرياً، وينزّه ربه عن أيّ حدّ ومقايسة ومشابهة، وذلك حين يفتتح صلاته قائلاً: (الله أكبر) وذلك يمثّل الجانب المعنوي التجريدي، ولكنّه في نفس الوقت يتّخذ من الكعبة الشريفة شعاراً ربانياً يتوجه إليه بأحاسيسه وحركاته، وذلك يمثّل الجانب الحسى التجسيدي.

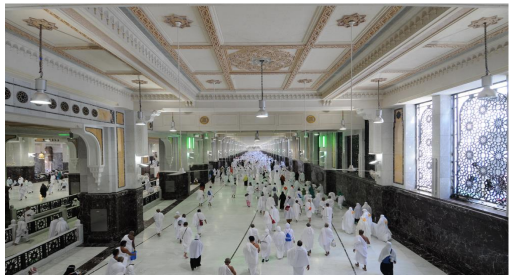
إنّ الإنسان ليس مجرّد إحساس وبدن، كما أنه ليس مجرّد عقل وتفكير، وإنما هو مجموعهما.

وحينما يُراد من العبادة أن تؤدي دورها على نحو يتفاعل معه الإنسان تفاعلاً كاملاً، وينسجم مع تكوينه، ينبغي أن تشتمل على جانبين:

١- جانب حستي تجسيدي

٢- وجانب معنوي تجريدي
 وهكذا هي العبادات في الإسلام،
 يعيش المسلم معها فكراً وحساً،
 منطقاً وعاطفة، تجريداً ووجداناً.





المثال الثاني: والبيت الحرام الذى يؤمّه الحاج والمعتمر ويطوف به، والصفا والمروة اللذان يسعى بينهما، وجمرة العقبة التي يرميها بالحصيات، والمسجد الذي خصص مكاناً للاعتكاف يمارس فيه المعتكف عبادته كل هذه الأشياء معالم حسية تجسيدية رُبطُت بها العبادة، في حين تمثّل النية والإخلاص والمشاعر الداخلية الجانب المعنوي في العبادة.



أفكر: يقوم المعالج النفسي بمعالجة العقد الإنسانية النفسية، بأعمال وتجسيدات حسية، دون الاكتفاء بالمحادثة والاقناع العقلي، لماذا؟

وبهذا يختلف الإسلام عن اتجاهين آخرين:

التجريدي التركيز التركيز علي التركيز علي الجانب العقلي التجريدي

فيتعامل مع الإنسان كفكر مجرد، ويشجب كل التجسيدات الحسية في مجال العبادة، على أساس أن الحق سبحانه لا يحده مكان ولا زمان، ولا يمثّله نصب ولا تمثال، فيجب أن تكون عبادته قائمة على التفكر المحض والتأمّل المجرد.



وليست الوثنية في الحقيقة إلا محاولة منحرفة لإشباع هذا الجانب استطاعت الشريعة أن تصحح انحرافها، وتقدم الأسلوب السوي في التوفيق بين عبادة الله تعالى، بوصفها تعاملاً مع المطلق الذي لاحد له ولا تمثيل، وبين حاجة الإنسان المؤلف من حس وعقل وجسد وروح.

■ والثاني: يُفرط في التركيز على الجانب الحسي التجسيدي

ويحق الشعار إلى تجسيد مادي محدود، يتوجه إليه بالعبادة، بحيث ينغمس العابد بشكل أو بآخر في الشرك والوثنية.

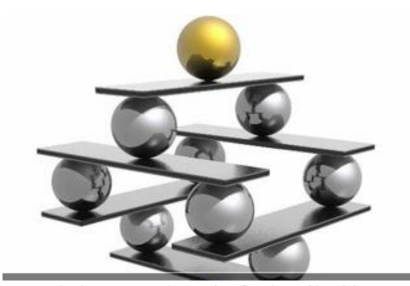
لقد ميّز الإسلام بعمق مفهوم الصنم الذي حطّمه ومفهوم القبلة الذي جاء به، وهو مفهوم لا يعني إلا أنّ نقطة مكانيّة معيّنة أسبغ عليها تشريف ربّاني، فربطت الصلاة بها، إشباعاً للجانب الحسي من الإنسان العابد.

فالإسلام توستط بين الاتجاهين المذكورين حيث:

١- رفض التجريد المحض، لأنه يخالف طبيعة الإنسان، ولا يُشعره بالاتصال الحقيقي بالله تعالى.

٢- كما رفض الوثنية بكل أشكالها، وحطم الأصنام لأنها تقضي على روح العبادة وتعطلها.





حياتنا إوسيط واعترال

## خامساً: آثار العبادة في الإسلام

ليست العبادة في الإسلام مجرد شعائر ظاهرية، لا هدف منها ولا أثر لها، وإنما تعود بآثار عظيمة على الفرد والمجتمع، منها:

تحقيق الطمأنينة والسعادة والراحة

تهذیب النفس وتقویم السلوك

الآثار الاجتماعية للعبادة

تحرير الإنسان

## ١- تحقيق الطمأنينة والسعادة والراحة



ظن الأغنياء أن السعادة في المال وظن الملوك أنها في السلطة والصحيح أن السعادة في عبادة الله تلبّي العبادة الحاجات الروحيّة الملحّة عند الإنسان، ولذلك يجد الإنسان فيها طمأنينته وسعادته، ويشعر بلذة الاتصال بالله تعالى ومناجاته، وتشكّل له محطة يتقوى بها على مواجهة مصاعب الحياة ومتاعبها وهمومها،

قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَعِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ٱلْآَوِ ٱللَّهِ ٱلْآَوِ اللَّهِ الْرعد: ٢٨

وقال تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى ٱلْخَيِيرَةُ إِلَّا عَلَى ٱلْخَيْشِعِينَ ﴿ وَالسَّالَ ﴾ البقرة: ٥٤

وكان النبي في يجد راحته وسعادته في الصلاة، حتى إذا حضر وقتها، أمر بلالاً في قائلاً: « يا بلال أقم الصلاة أرحْنا بها».

#### ٢- تهذيب النفس وتقويم السلوك





إنّ العبادة الحقة تهذّب نفس العابد، وتجبلها على فضائل الأخلاق وتنقيها من الرذائل، وتجعل من صاحبها عنصر خير وبناء في مجتمعه، وتبعده عن الفواحش والظلم والبغي، ولذلك:

۱- قرن القرآن الكريم بين العبادة وتزكية النفس، قال تعالى: ﴿ قَدُ أَفَلَحَ مَن تَزَكَّنَ الله النفس، قال تعالى: ﴿ قَدُ أَفَلَحَ مَن تَزَكَّنَ الله وَذَكُرَ السَّمَ رَبِّهِ عِ فَصَلَّى الله الله الأعلى: ١٤ - ١٥

٢- كما ربط بين العبادة والسلوك القويم في المجتمع، فقال تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّكَاوَةُ الصَّكَاوَةُ الصَّكَاوَةُ الصَّكَاوَةُ الصَّكَاوَةُ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكِرِ ﴾ المتحكاوة تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكِرِ ﴾

## ٢- تهذيب النفس وتقويم السلوك





ولكلّ شعيرة من شعائر العبادات في الإسلام أثر في نفس المسلم وسلوكه:

1- فالصلاة: تربي الإنسان على الخضوع لله تعالى وخشيته.

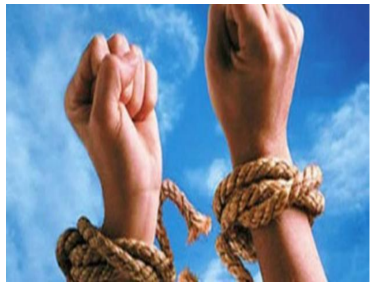
٢- والزكاة: تربي على الكرم والجود، وتنقي
 صاحبها من مظاهر الشح والبخل.

٣- والصيام: يعود الإنسان على الانضباط والصبر والتحكم في شهواته.

3- والحج: رحلة إلى مكان معين، يجتمع فيه الناس من كلّ حدب وصوب، بملابس معينة، بعيداً عن زخرف الدنيا، ليستشعر الإنسان رحلة الآخرة وجمع الناس ليوم عظيم.

#### ٣- تحرير الإنسان





الإنسان مخير بين طريقين لا ثالث لهما: العبودية لله أو لغيره، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴿ آَ ﴾ الإنسان: ٣

1- فإذا اختار عبادة الله تعالى: تحرر من الخضوع لغيره، إذ العبادة تربط صاحبها بخالق الخلق، الذي بيده الأمر كله، فيتحرر العابد من الخضوع للشهوات والأهواء، ويتحرر من الخضوع للطواغيت، ويتمرّد على كلّ ظلم واستكبار.

٧- وإذا لم يختر عبادة الله تعالى: فسيكون عبداً لشهواته وأهوائه وللشياطين والطواغيت، كما قال تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَنهُ وَأَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصْرِهِ عِشْوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴿ المِاللهِ المِاللهِ المَاللهِ اللهِ المَاللةِ اللّهُ اللهُ اللهُ المَاللةِ اللهُ اللهُ المَاللةِ المَاللةِ المَاللةِ المَاللةِ المَاللةِ المَاللةِ المَاللّهُ المَاللةِ المَاللّةِ المَاللّةِ المَاللةِ المَاللةِ المَاللّةِ المَاللّةِ المَاللةِ المُلا المَاللّةُ المَاللةِ المَاللةِ المِلْلةِ المَاللةِ المَاللّةِ المَاللةِ المَاللةِ المَاللةِ المَاللةِ المَاللةِ المَاللّذِي وَالمَاللّذِ اللّهُ المَاللّةِ المَاللّةُ المَاللّةِ المَاللّةِ المَاللةِ المَاللةِ المَاللّذِي المَاللّذِي المَاللّذِي المَاللّذِي المَاللّذِي المَاللةُ المَاللّذِي المَاللةِ المَاللّذِي المَاللّذِي المَاللّذِي المَاللّذِي المَاللّ

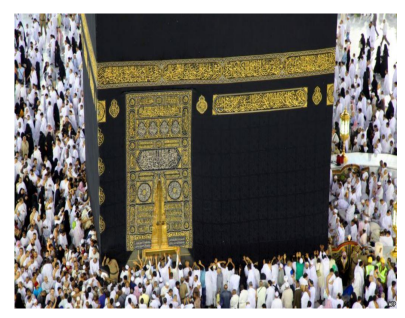
#### ٤- الآثار الاجتماعية للعبادة

للعبادة في الإسلام آثار اجتماعية كبيرة، ومن مظاهر ذلك:

1- صلاة الجماعة: تذيب كلّ الفوارق الاجتماعيّة التي تميّز بين الناس، حين تجمعهم في صف واحد على اختلاف مستوياتهم الاجتماعيّة.

٢- والصيام: يذكر بالفقراء والإحساس بما يعانونه من ألم الجوع، ويلفت انتباه المسلم إلى إخوانه، فيجود عليهم بما عنده، وتقوى الرحمة والمودة بين المسلمين.

1- والحج: مؤتمر كبير يحضره أعداد كبيرة من المسلمين من شتى بقاع العالم، من كلّ بلد وجنس ولون، يجتمعون في مكان واحد وزمان واحد بلباس واحد ومناسك واحدة، ليجسدوا معاني المساواة، ويتبادلوا المصالح والمنافع الدينية والدنيوية، وتتحقق بينهم أعظم أواصر التكافل والتعاون والتناصح.





## النظام الأخلاقي في الإسلام



إعداد: د موسى معطان د منى رفعت

#### وتشتمل هذه الوحدة على العناوين التالية:

١- مفهوم الأخلاق

٢- أهميّة الأخلاق في الإسلام

٣- العوامل المؤثرة في الأخلاق

٤- قواعد الأخلاق

هـ خصائص النظام الأخلاقي في الإسلام

٦- الفلسفة المادية للأخلاق



#### مقدمة



سئل الخوارزمي عالم الرياضيات عن الإنسان فأجاب :

اذا كان الانسان ذو اخلاق فهو = 1

وإذا كان الإنسان ذا جمال فأضف إلى الواحد صفرًا = 10 وإذا كان ذا مال أيضًا فأضف صفرًا آخر = 100 وإذا كان ذا حسب ونسب فأضف صفرًا آخر = 1000 فإذا ذهب العدد واحد وهو الأخلاق ذهبت قيمة الانسان وبقيت الأصفار.

الإسلام دين الأخلاق، فلم يُعرف عن دين أو نظام أنه اهتم بالأخلاق مثلما عرف عن الإسلام، وما من ميّزة تميز الإسلام بها كما تميّز بالأخلاق. وتميزت الأمة الإسلامية بالأخلاق، وليس أدلّ على ذلك من أنّ أكثر من دخل في الإسلام قديماً، خاصة في شرق جنوب آسيا، وهي بقعة يقطنها معظم المسلمين اليوم - إنما دخل فيه بسبب أخلاق التجار والجنود المسلمين الفاتحين.

#### أولاً: مفهوم الأخلاق



أفكر: ما العلاقة بين الصفات النفسية والسلوكيّات الخارجة عن الإنسان؟

#### الأخلاق هي:

الصفات النفسية والسلوكية للإنسان القابلة للمدح أو للذم.

فالصفات النفسية المحمودة مثل: حبّ الخير للآخرين وإحسان الظن بالناس. والصفات السلوكية المحمودة مثل: الصدق والبر والوفاء بالعهود، وقل عكس ذلك في الصفات النفسية والسلوكية المذمومة.

وقيد القابلة للمدح أو الذم: يفيد تمييز الأخلاق عن الصفات والدوافع الغريزية، مثل الأكل عند الجوع، والخوف عند وجود موجباته، فإنّ ذلك كلّه ليس ممّا يحمد أو يذم، بخلاف الكذب أو الصدق.

## ثانياً: أهمية الأخلاق في الإسلام

الأخلاق ضرورة حتميّة لقيام أي مجتمع وتقدمه، ولنتخيل مجتمعاً يسوده الكذب مثلاً، أو خيانة الأمانة، كيف يمكن أن تكون علاقات أفراده بعضهم ببعض؟ وهل يمكن تصور تعاملهم وتعايشهم أصلاً؟ ولذلك اهتم الإسلام بالأخلاق اهتماماً كبيراً، ومن مظاهر هذا الاهتمام:

اقتران الدعوة إلى الأخلاق بالدعوة إلى التوحيد

جعل مكارم الأخلاق من أهم صفات الرسول ره ومن أهم عند المسول المسو

جعل مكارم الأخلاق من أكثر الأعمال أجراً وقربة إلى الله تعالى

(3)

#### ١- اقتران الدعوة إلى الأخلاق بالدعوة إلى التوحيد



قال تعالى: وَاخْفِضْ لَهُمَاجَنَاحَ الْذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُ مَا كَمَا رَبَّيَا نِي صَغِيرًا ﴿ ﴾



الله الأخلاق إلى منزلة تقارب منزلة تقارب منزلة التوحيد، كما في قوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ الْحَسَنَا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْحَبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كَلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَّهُما أُفِّ وَلَا نَنْهَرُهُما وَقُل لَّهُما قَوْلًا لَهُما قَوْلًا لَهُما وَقُل لَهُما قَوْلًا حَرِيمًا ﴿ إِلَا الْإسراء: ٢٣ فَوَلًا حَرِيمًا ﴿ إِلَا الْإسراء: ٢٣

7- وجعل الدعوة إلى مكارم الأخلاق، جوهر الرسالات السماوية، قال تعالى: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ اللّهَ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ اللّهَ وَالْمِيزَاتَ لِيَقُومَ ٱلنّاسُ بِٱلْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنكفِعُ لِلنَّاسِ وَلَيْعَلَمَ ٱللّهُ مَن يَنصُرُهُ، وَرُسُلَهُ، بِٱلْغَيْبِ إِنَّ ٱللّهَ قَوِيُّ وَلِيعَلَمَ ٱللّهُ مَن يَنصُرُهُ، وَرُسُلَهُ، بِٱلْغَيْبِ إِنَّ ٱللّهَ قَوِيُّ عَزِيزٌ (٥) ﴾ الحديد: ٢٥

# ٢- جعل مكارم الأخلاق من أهم صفات الرسول ﷺ ومن أهم غايات بعثته



۱- كان النبي ﷺ الكريم متميزاً بأخلاقه الكريمة قبل البعثة، حتى عُرِفَ بين الناس بر ( الصادق الأمين)

وهذه خديجة – رضي الله عنها- تصف لنا أخلاق النبي في قبل الإسلام، فتخاطبه مواسية ومهدئة: ( كلا والله، ما يُخزيك الله أبداً، إنك لَتَصِلُ الرحم، وتحمِلُ الكلَّ، وتُكسِبُ المعدوم، وتُقرِي الضيف، وتُعِين على نوائب الحق).

ومعنى تَحمِل الكلّ: أي تتحمَّل أثقال الفقراء والضعفاء والأيتام بالإنفاق عليهم وإعانتهم بالمال، أما تكسب المعدوم فتعني: أنك تتبرَّع بالمال لمن لا يجده، وتقري الضيف معناها: أنك تُكرم ضيوفك، وأما معنى تُعين على نوائب الحق: أي تُعين الناس فيما يصيبهم من خير أو شر. وهكذا امتاز النبي على بأخلاقه، حتى إنّ الله تعالى لم يمدحه

وهكذا امتاز النبي إلى بأخلاقه، حتى إنّ الله تعالى لم يمدحه بكثرة الصلاة والصيام والصدقة وغير ذلك مما عُرِف به، وإنما مدحه بأخلاقه الكريمة، فقال تعالى: وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ

٢- وهذا يدل على أنّ حسن خلقه كان له الدور الأكبر في منزلته العظيمة التي بلغها عند الله تعالى، ولا ومن أهم أسباب اصطفائه نبياً، ولا عجب، فجوهر الإسلام الدعوة إلى مكارم الأخلاق، كما قال النبي كلي إنما بُعثت لأتمم مكارم الأخلاق».

# ٣- جعل مكارم الأخلاق من أكثر الأعمال أجراً وقربة إلى الله تعالى

مدونة فذكر

AlBetaga:com

كثرت نصوص الكتاب الكريم والسنة النبوية التي تبيّن عظيم ثواب الأخلاق، وتجعل المتصفين بها أقرب الناس منزلاً من النبي على يوم القيامة، ومن ذلك:

- قوله تعالى: ﴿ وَلَا شَتُوى الْمُسَنَةُ وَلَا السَّيِّعَةُ اللَّهِ السَّيِّعَةُ الْأَدِى اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللل

- عن عبد الله بن عمرو على قال: (لم يكن النبي على فاحشاً ولا متفحشاً، وكان يقول: إنّ من خِياركم أحسنكم أخلاقاً).

وعن ابي الرداء رضي الله عنه: أن النبي على ما من شيء أثقلُ في ميزان المؤمن يوم القيامة من حسن الخلق، وإن الله يبغض الفاحش البذي

أُتَّدْرُونَ مَا الْمُفْلِسُ ؟

رواه البرمذي وقال: حديث حسن

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :

إِنَّ الْمُفْلِسُ مِنْ أَمْتِى يَأْتِى يَوْمُ الْقَيَامِةِ يُصِّلَاةٍ وَصِيَامٍ وَرُكَاةٍ وَيَأْتِى قَدْ شَتَمْ هَذَا وَقَذَفُ هَذَا وَلَّكُلُ مَالُ هَذَا وَسَفْكَ دَمْ هَذَا وَضَرَبُ هَذَا فَيُعْطَى هَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ فَإِنْ فَنَيْثُ حَسَنَاتِه قَبْلُ أَنْ يَقْضَى مَا عَلَيْهِ أَحَدُ مِنْ خَطَايِاهِمْ فَطْرِحَتْ عَلَيْهِ ثُمْ طُرِحٍ فِي النَّارِ

ولاتجسسوا منهج فأصلحوا التعامل وأقسطوا اجتنبوا مع الناس ولاتلمزوا ولاتنابزوا @torath\_bm وصايا سورة الحجرات فتأملوها !! @torath\_bm فتبينوا - فأصلحوا - وأقسطوا - لايسخر- ولاتلمزوا ولاتنابزوا - اجتنبوا - ولاتجسسوا - لايغتب

هل يمكن لسريع الغضب أن يُصبح حليماً وللبخيل أن يغدو كريماً؟ وفي المقابل هل يمكن أن يصبح الحليم حاد المزاج؟ وأن يصبح الكريم بخيلاً؟ أم أنّ الله تعالى خلق الناس على سجايا مختلفة لا تتغير؟ وطَبَعَهم بطباع متفاوتة لا تتبدّل؟

والجواب: أنَّ هناك عاملين رئيسين يؤثران في أخلاق الإنسان:

1- عامل خَلقي: طبع الله تعالى الإنسان عليه.

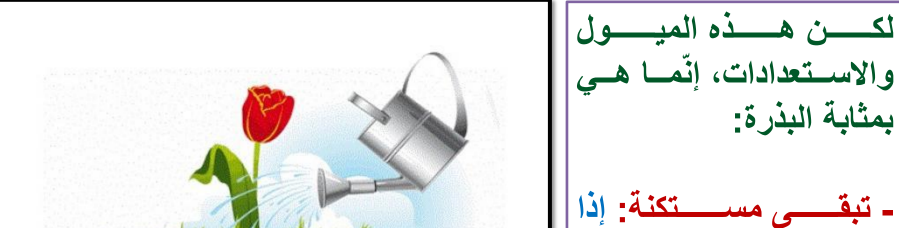
٣- وعامل اكتسابي: يعود إلى البيئة التي ينشأ فيها المرء، وإلى ما يبذله كل إنسان من جهد في تغيير أخلاقه.



وفي رواية: (قال: يا رسول الله أشيءٌ جُبِلْتُ عليه أم شيء حدث لي؟ قال رسول الله عليه : بل شيء جُبِلْتُ عليه).

فالله تعالى خلق الناس متفاوتين في ميولهم واستعداداتهم وطباعهم، وهذا ملحوظ بوضوح، ومنذ الصغر: ١- فبعض الأطفال مثلاً، تتضح عليهم سمات الهدوء والوداعة، ٢- وبعضهم تبرز فيه الحدة وضيق المزاج وشدة الانفعال والصراخ، ٣- وبعض الأطفال يميلون أكثر إلى مساعدة الآخرين، بينما يميل آخرون أكثر إلى الاستنثار، وربما إلى شيء من العدوانية.

ولذلك وردت نصوص شرعية تفيد بأنّ الإنسان يُخلق مطبوعاً على أخلاق معيّنة، ومن ذلك:



ولذلك:

١- وردت نصوص شرعية تفيد بأنّ الأخلاق تُكتسب، وأنّ الإنسان هو من يزكّي نفسه ويربيها على الأخلاق الإنسان هو من يزكّي نفسه ويربيها على الأخلاق الفاضلة، أو يهوي بها إلى حضيض الأخلاق السيئة. ٢- ومن هنا أيضاً كانت الأخلاق الحسنة سبباً للمدح وعلق الدرجات، بينما كانت الأخلاق السيئة سبباً للذم ونزول الدركات.

- تبقى مستكنة: إذا لم تتوافر لم تتوافر لها الظروف الملائمة.

- وتظهر وتنمو: إذا وجدت إرادة وظروف لتنميتها.

سواء أكانت في اتجاه الشر. الخير أم في اتجاه الشر.



ولكن لو فرضنا شخصين، أحدهما يميل إلى الهدوء، بينما يتصف الآخر بالحدة وسرعة الانفعال، وأنهما خضعا لظروف متشابهة تنمى الميل إلى الحلم،

فإنّ الثاني ستخفّ حدّته دون أن يصل إلى درجة الحلم التى وصل إليها الأول، وهذا معنى قول النبى عليا: « الناسُ معادنُ كمعادن » الفضّة والذهب، خِيارُهم في الجاهلية خِيارُهم في الإسلام إذا فقهوا».

أناقش: قد يسوّغ بعض المجرمين جرائمهم، بأنهم مجبولون على الشرّ، ما رأيك في ذلك؟

#### رابعاً: قواعد الأخلاق

ما معايير التمييز بين حسن الأخلاق وقبيحها؟ وكيف يمكن التزام الأخلاق الحسنة؟ يمكن استخلاص قواعد شرعيّة لذلك، من أهمها:

التزام الشرع

تزكية النفس عن الهوى

تكلّف الأخلاق الحسنة

معاملة الناس بمثل الابتعاد عن كل ما معاملة الناس بمثل يجد الإنسان في معاملوك به نفسه منه شيئاً يعاملوك به

اختيسار الرفيق الصالح

الاقتداء بالصالحين

#### ١- التزام الشرع

قال تعالى: إنَّ اللَّه يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ دْي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ النحل 90،

قال رسول الله عليه وسلم

اتق الله حيث ما كنت

وأتبع السيئة الحسنة تمحها
وخالق الناس بخلق حسن
رواه الترمذي وحسه الأبلد

إنّ خيرَ ميزان لتمييز الأخلاق الحسنة، وأفضل ما يساعد على التخلق بها ، التزام الإسلام وأحكامه، فإنّ الإسلام لم يأمر إلا بكلّ حسن، ولم ينه إلا عن كل قبيح،

#### قال تعالى:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنَكِرِ وَٱلْبَغِيْ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ \* النحل: ٩٠ تَذَكَّرُونَ ﴾ إلا النحل: ٩٠

## ٢- تزكية النفس عن الهوى

قد تزین نفس المرء له قبائح الأعمال فیراها حسنة، وتامره بالسوء، وتسوّل له الظلم والعدوان، ومن نظر في كثیر من الرذائل والأخلاق الذمیمة، لوجد أن سببها الرئیس هوی في النفس ومبالغة في حب الذات والشهوات.

أَتَأْمِلُ: قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ عَأُولَكِمِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ أَنَّ ﴾ الحشر: ٩

يوضح أثر النفس وسلطانها، حيث يصور شح النفس رجلاً شديد المراس، يهجم على صاحبه، وليس أمامه إلا أن يصده بقوة وبواق شديد يرده، وليس ذلك الواقي إلا تزكية النفس.

ومن هنا اهتم الإسلام بتزكية النفوس وتأديبها وتهذيبها، حتى تحتكم للحق وللخير ولا تنساق وراء هواها ووساوسها الأمّارة بالسوء.



أتأمل: هذه الآية الكريمة تبيّن أن للعبادة أثراً كبيراً في تخلص الإنسان من الأخلاق الذميمة، حتى تلك التي طبع عليها.

## ٣- تكلّف الأخلاق الحسنة

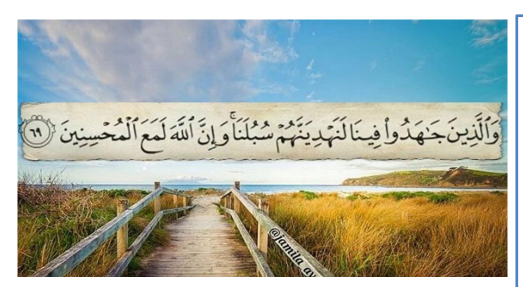
نعني بتكلف الأخلاق الحسنة: أن يحمل المرء نفسه على التخلق بالأخلاق الفاضلة والتخلص من الرذائل، وذلك يكون بالتدرب على السلوك القويم، وهجر كل ما يشين، حتى يصبح الخلق الجديد عادة وسجية مستقرة في النفس، وذلك يشبه تنمية الجسد وتقويته بالرياضات البدنية.

۱- فمن يكذب يتحرى الصدق حتى يصبح الصدق سجية فيه.

٢- ومن يسرع إليه الغضب لأتفه الأسباب ليتصنع مظاهر الهدوء والجلم عند كل موجة غضب.

٣- ومن يعاني من البخل، ليتكلّف الإنفاق في مواطنه.

وهكذا في جهاد يتدرج فيه المرء في مراتب الكمال.





## ٣- تكلّف الأخلاق الحسنة



أناقش: من الأمثال الشائعة: « الطبع غلب التطبّع ». ما رأيك في ذلك؟

يقول الميداني: « أن التدريب العملي والممارسة التطبيقية، ولو مع التكلُّف في أوّل الأمر، وقسر النفس على غير ما تهوى، من الأمور التي تكسب النفس الإنسانية العادة السلوكية، طال الرمن أو قصر، والعادة لها تغلغل في النفس يجعلها أمراً محبباً، وحين تتمكّن في النفس تكون بمثابة الخلق الفطرى، وحين تصل العادة إلى هذه المرحلة تكون خلقاً مكتسباً، ولو لم تكن في الأصل الفطري أمراً موجوداً ».

## ٤- معاملة الناس بمثل ما تحب أن يعاملوك به





هذه القاعدة تشتمل على ميزان دقيق يحدد السلوك الحسن، فعند كل سلوك للإنسان مع الآخرين، ليتخيّل نفسه مكانهم وهم مكانه، ولينظر هل يرتضي ذلك النوع من السلوك منهم في حقه أم لا، وعلى ضوء ذلك ليقرر كيف يعاملهم. وهكذا يستقيم سلوك الإنسان:

١- ويلتزم الصدق مع الآخرين، لأنه يحب
 من الآخرين أن يكونوا صادقين معه.

٢- وسيكون أميناً معهم، لأنه هكذا يحب
 أن يكونوا معه.

٣- ولن يحقد أو يحسد أو يغتاب، لأنه لا
 يحب ذلك من الآخرين تجاهه.

### ٥- الابتعاد عن كل ما يجد الإنسان في نفسه منه شيئاً

عن النواس بن سعان رضي الله عنهما، عن النبي في قال البر حسن الخلف، والإثم ما حاك في نفسك وكرهت أن يطلع عليه الناس رواه مسلم

فالحديث الشريف يضع معياراً نفسياً دقيقاً للتمييز بين الصواب والخطأ، والحسن والقبيح، خاصة في الأمور المشتبهة، ومن يتأمل في كثير من الأفعال المستقبحة التي يرتكبها الإنسان، يجد أنه قارنها أو سبقها ذلك الشعور النفسي الخفي، الذي يقوم على التردد والتشكك، مع الحرص على إخفاء الأمر عن الآخرين.

من فضل الله تعالى على الناس أنه فطرهم على الخير، وكل من يقدم على شر أو عمل قبيح، فإنه يحسُّ بتلك الفطرة تنازعه وتمانعه، وحتى عندما تلتبس عليه الأمور، فإنه يجد نوعاً من الصراع الداخلي والتردد

### ٦- اختيار الرفيق الصالح

قال الله نعالى:

﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يَوْمَإِنِم بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ
عَدُو لِإِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ



للرفيق أثر كبير في وأخلاقه، وهذا أمس ملحوظ، ولذلك قيل في المثل الدارج: (الصاحب ساحب)، ومن هنا ركّز الإسلام على أهميّة اختير الريسق الصسالح السوع

### ٧- الاقتداء بالصالحين

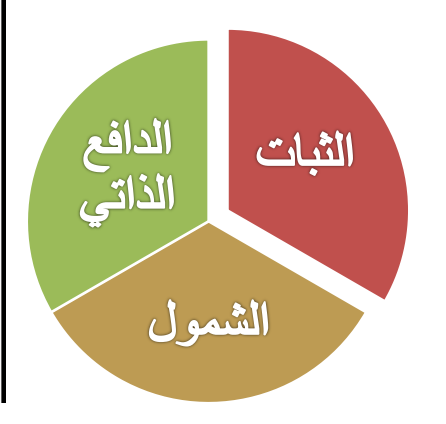


وكل من سار على هدي الله تعالى ورسوله فهو قدوة ينبغي احتذاؤها، وعلى المسلم أن يحذر من الإعجاب بغير الصالحين والمهتدين أو التعلق بهم والميل إليهم، لأن ذلك من أكبر أسباب انحدار الأخلاق وسوء السلوك.

إنّ للنموذج الحي والقدوة العمليّة أثراً كبيراً في النفس، وقد كان من فضل الله تعالى على الناس، أنه لم يكتف بأن أمرهم بالتزام الأخلاق الفاضلة والتخلّق بها، بل ضم إلى ذلك إيجاد نماذج حيّة، ضرب المثل بهم وأمسر بالاقتداء باخلاقهم، وعلى رأس هذه النماذج نبينا على، الذي كانت أخلاقه تطبيقاً عملياً لكل ما دعا إليه القرآن الكريم.

## خامساً: خصائص النظام الأخلاقي في الإسلام

يتميّز النظام الأخلاقي في الإسلام بخصائص من أهمّها:



### ١ - الثبات

يقيم الإسلام الأخلاق على أساس ثابت متين لا يتغير ولا يتزعزع هو أساس الدين والعقيدة، وهو ما يسمها بالثبات، فالالتزام بالأخلاق في الإسلام مسألة مبدأ، وليس التزاماً مرتبطاً بالمصلحة يتبدّل بتبدّلها، ولا بالظروف يتغيّر بتغيّرها، ولا يمكن أن يفرط المسلم بها بحال، فالمسلم يلترم الصدق مثلاً، ولو لم يوافق مصلحته الخاصة في بعض الأحيان، ودافعه في

ذلك نيل رضوان الله تعالى.

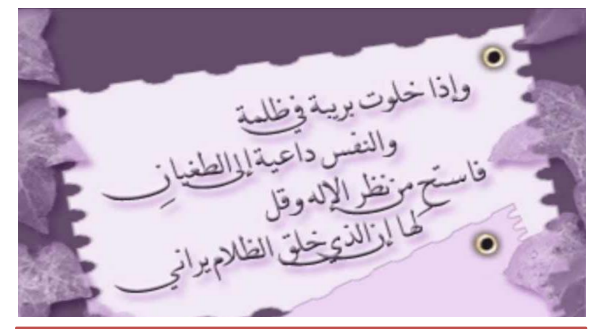
ا- وبقدر ما يكون المسلم متمسكاً بعقيدته يرتقي في أخلاقه. ٢- بينما يدل سوء الأخلاق على ضعف العقيدة ووهنها في النفس. يقول النبي على يقا:

والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن قيل: منيارسول الله؟ قال قيل: منيارسول الله؟ قال الذي لا يأمن جاره بوائقه

بوائقه: شروره متفقعليه

ومن هنا كانت علامات النفاق مساوئ الأخلاق: الكذب في الحديث، وإخلاف الوعد، والغدر عند العهد، والفجور عند المخاصمة.

## ٢- الدافع الذاتي



وذلك يضمن التزام أفراد المجتمع بها في السر والعلن وفي كل حال، ويحقق النفع العام الذي يعود على كل أفراد المجتمع، سواء أعادت على الملتزم بها بنفع مادي أم لم تعد، وسواء وجدت رقابة الدولة والمجتمع أم لا.

ركّز الإسلام على إيجاد دوافع ذاتية قوية في نفس المسلم تفوق قوة الدوافع المادية الآنية ، وتحمله على الالترام بالأخلاق في كلّ حالاته، ولو لحقه من ذلك ضرر دنيوى أو فاته نفع مادى، لأنه يرجو في الآخرة نفعاً أعظم ويخاف عقاباً أعم

### ٣- الشمول





أوجب الإسلام الترام الأخلاق في كل ميادين الحياة:

1- فهي أخلاق تحكم العلاقة الزوجية على أساس من العشرة بالمعروف والتواد والتراحم، وعلاقة الابن بوالديه بالبر والطاعة، وعلاقة الوالدين بأولادهما بالرفق والرحمة.

٢- وهي أخلق تحكم علاقة الفرد بمجتمعه على أساس الصدق والكلمة الطيبة والمعاملة الحسنة، كما تحكم عالم المال بالكرم والبذل والبعد عن البخل والإسراف وعن التفاخر بالأموال.

### ٣- الشمول

٣- وهي أخلاق تحكم علاقة الحاكم بالمحكومين على أساس العدل والشورى والطاعة بالمعروف، وتحكم علاقة المسلم بغير المسلم من إحسان وبر وقسط.

٤- وهي أخلاق تحكم المسلم حتى في تعامله مع أعدائه حالة الحرب، من وجوب الوفاء بالمعاهدات والابتعاد عن الغدر وعن قتل المدنيين المسالمين.
 ٥- وهي أخلاق تحكم المسلم في تعامله مع البيئة، فتوجب عليه الابتعاد عن التخريب والإفساد في الأرض.







### سادساً: الفلسفة المادية للأخلاق



تقوم الفلسفة المادية للأخلاق على أساس مادي نفعي، وهو:

أنّ أي عمل أو خُلُق يُحكم عليه بأنه صواب أو خطأ، عليه بأنه صواب أو خطأ، خير أو شر، بقدر ما يعود على صاحبه من نفع ولذة. فالخير هو ما يعود على الإنسان بنفع مادي، والشر هو ما يعود على الإنسان بألم هو ما يعود على الإنسان بألم مادي وخسارة مادية.

## سادساً: الفلسفة المادية للأخلاق



#### وعلى سبيل المثال:

1- لا يعود هناك معنى لفضيلة العقة، إذا دفع مبلغ كبير للتحلل منها.

Y- ويغدو نهب شروات الآخرين وظلمهم واحتلال بلادهم، فضائل أخلاقية بالنسبة إلى من يقوم بها، لأنها تعود بالنفع عليه.

وهذه الفلسفة يتوجه عليها انتقادان جوهريان:

الأول: أنها فلسفة تهدم الأخلاق الإنسانية من أساسها، حيث تقرر « نسبية الأخلاق»، وعدم وجود مقياس إنساني عام لها، من دين أو ضمير أو حسّ إنساني مشترك، وإنما يغدو مقياسها مقياساً مادياً نفعياً محضاً، يختلف باختلاف العادات والتقاليد والزمان والبيئة والظروف والأشخاص، فليس هناك فضيلة مطلقة ولا رذيلة مطلقة.

### سادساً: الفلسفة المادية للأخلاق



#### على سبيل المثال:

1- أداء الواجبات الاجتماعية التي تتضمن تضحية من أجل الآخرين، كالعناية بذوي الاحتياجات الخاصة والمرضى الذين لا أمل في شفائهم.

Y- ومثل المخاطرة في سبيل إنقاذ إنسان مشرف على الهلاك، ومثل التضحية في سبيل قيم معنوية، كالتضحية بالنفس من أجل الوطن أو القيم الإنسانية أو من أجل الشرف.

الثاني: أنها فلسفة تجرد الإنسان من إنسانيته، والواقع يثبت أنّ الإنسان ليس حيواناً بيولوجياً محكوماً بشكل آلى لحسابات اللذة والألم، وإنما هو مخلوق متميّز متجاوز للمرجعيّة الماديّة المحضة، ولذلك يصعب على الفلسفة النفعية تفسير قيام الناس بأعمال أخلاقية عظيمة تخلو من المنافع المادية.

# ملخّص النظام الاجتماعي في الإسلام

إعداد: د موسى معطان د منى رفعت

#### أسس النظام الاجتماعي في المجتمعات البشرية

بعد الإسلام

قبل الإسلام

#### ٢- أساس الإنسانية

معناه: أرسى الإسلام بين البشر كلّهم رابطة الأخوة الإنسانيّة على أساس وحدة الجنس البشري، وإن اختلف اللون واللغة والعرق والدين إيجابياته: القضاء على كل أسباب الفرقة والعصبيّة بين بني آدم، وتوضيح الحكمة من اختلاف الناس في اللون والعرق واللغة والنسب الا وهي التعارف والاجتماع والتواصل.

مثال: مجتمع المدينة المنورة الذي كان يجمع بين العربي والفارسي والرومي والهندي والصيني، والأبيض والأسود، والمسلم وغير المسلم.

الدليل: « وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين»

و قوله تعالى: « يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا »

#### ١- أساس الدين

معناه: أرسى الإسلام بين المسلمين رابطة الأخوة الإيمانيّة الذي يربط الناس كلّهم برب واحد، وهدف واحد.

**إيجابياته:** يمنع التعصّب الأعمى للعرق والتفاخر والتنازع والتناحر.

مثال: المجتمع الإسلامي الذي بناه النبي (صلى الله عليه وسلم) في المدينة المنورة في وقت قصير جداً على نحو لم تعهده البشرية الدليل: " وألف بين قلوبهم لو أنفقت ما في الأرض جميعاً ما ألفت بين قلوبهم ولكنّ الله ألف بينهم إنه عزيز حكيم". وقوله تعالى: " إنما المؤمنون إخوة "

#### تقوم على أساس رابطة الدم والقبيلة والجنس

- كان الدين مستبعداً بل كان تابعاً لرابطة الجنس والقبيلة، بدليل أنه كان لكل قوم إلههم القومي، وبقيت رابطة الدم والقبيلة والجنس هي الرابطة الرئيسية إلى حد أنها طغت على رابطة الدين.

- سلبيات أسس هذا النظام الاجتماعي:
هي أسس ضعيفة تتضمّن في ثناياها عوامل
الفرقة والنزاع والظلم الطبقي والتفكك،
لأنها لم تستند إلى الدين، يدلّ على ذلك واقع
العرب قبل الإسلام؛ حيث كانت الحروب
والنزاعات تقوم بين قبيلة وأخرى، بل داخل
القبيلة نفسها بسبب كلمة تثار فيها حمية.

#### سؤال: هل أقر الإسلام الروابط الاجتماعية الطبيعية مثل الدم والقبيلة والجنس؟

الجواب: من عظمة الإسلام و واقعيّته أنه لم يُلْغ رابطة القرابة والنسب ولا رابطة القبيلة و القومية أو اللغة، وإنّما:

١- أعاد صياغة هذه الروابط وتنظيمها وتفعيلها على أساس ديني إنساني مشترك تحتكم إليه.

٢- استفاد الإسلام من هذه الروابط في زيادة ترابط المجتمع وتماسكه، وتلافي الفرقة والنزاع.

منهج الاسلام في تنظيم المحتمع المهر المحتمع المحتمع المعربة بتشريعات فريدة ومتميّزة، وذلك في المعربة المسلام الأساس الديني والإنساني المشترك، عمل على توثيق الروابط الطبيعية بتشريعات فريدة ومتميّزة، وذلك في اتجاهين:

#### الاتجاه الأول: الترابط المعنوي

#### الاتجاه الثاني: التكافل المادي

#### نظم ماليّة لتقوية التكافل المادى

التأكيد على المعانى الدينيّة والإنسانيّة والقرابيّة لا يكفى لقيام مجتمع متماسك متآخ ؛ إذ آن التفاوت الفاحش بين الغنى والفقير في المجتمع ووجود فئاتٌ محرومة ، من العوامل المهمّة التّي تعمل علَّي تفريقٌ َ المجتمعات، ولذلك:

١- وضع الإسلام نظماً مالية ماديّة للتكافل بين أفراد المجتمع ، حسب مبدأ الأولوية بين دوائره، وهي بالترتيب:

دائرة الأسرة - دائرة القرابة - دائرة الجوار - دائرة العلاقات الاجتماعية والإنسانيّة.

قال تعالى : ﴿ يَسْتُلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَّ قُلُ مَاۤ أَنفَقَتُم مِّنَ خَيْرٍ فَلِلُولِدَيْنِ

وَٱلْأَقْرِبِينَ وَٱلْمِتَكُنَى وَٱلْمُسَكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّكِيلِ ۗ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيهُ

٢- ندب الإسلام إلى نوع آخر من الإنفاق المالى الذي لا يهدف بشكل أساسي إلى معالجة الحاجة والفقر، و إنّما يهدف إلى توطيد علاقات أفراد المجتمع بعضهم ببعض، وتأكيد معاني الأخوة والمشاعر الإنسانيّة النبيلة، مثل: الهديّة، والوليمة في الزواج، وإجابة دعوة أخيه إذا دعاه إلى شيء من ذلك، وقبول هديّته.

#### تشريعات سامية لتقوية الترابط المعنوي:

١- الأسرة: حيث أولى الإسلام الأسرة عناية بالغة، وليس أدل على ذلك من أن أكبر مساحة في آيات الأحكام في القرآن قد خصصت لبيان أحكام الأسرة.

أقام الأسرة على أسس من السكينة والمودة والرحمة والمعاشرة بالمعروف، ونظُّم رابطة الزواج وسمّاه « ميثاقاً غليظا» وحرّم الزني، ونظم الزواج في كلّ مراحله:

أ- أحكام قبل الإقدام على الزواج، مثل: حسن اختيار الزوجين.

**ب- أحكام بعد قيام الزواج،** مثل: واجبات وحقوق الزوجين، وحقوق الأولاد المادية والتربوية، ومعالجة الخلافات الأسريّة على مراحل متتابعة: التحاور بين الزوجين – الإصلاح عن طريق استدعاء حكمين أحدهما من أهل الزوج والآخر من أهل الزوجة – اللجوء إلى القضاء - الطلاق.

> **ج- أحكام الطلاق،** مثل: بيان الوقت المباح للطلاق ( منع إيقاعه وقت الحيض) وتفصيل مراحل الطلاق..

 ٢- القرابة: حيث حثّ الإسلام على صلة الأرحام، وجعل الأقربين أولى بالمعروف. علاقات الجيران: حيث شبه الإسلام الجار القريب في وجوب الصلة والمعروف

 ٤- العلاقات الاجتماعية والإنسانية: حيث أقامها الإسلام على أساس الأخوة الدينية والإنسانيّة، والتعاون على الخير والإصلاح والأمر بالمعروف، ومحاربة الفساد والنهي عن المنكر، وتهذيب الفرد وتربيته على فضائل الأخلاق. 1- إشاعة القيم المتطرّفة في الماديّة والفرديّة، التي تضعف الدافع الديني والمشاعر الإنسانيّة، وتوهن من رغبة المسلم في القيام بواجباته الاجتماعيّة.

٢- إثارة الإقليميّة والإثنيّات العرقيّة والطائفيّة والدينيّة، كي يصبح كل مجتمع إسلامي مهدداً بالتقسيم من داخله إلى طوائف وعرقيّات متناحرة.

## مخاطر معاصرة تواجه المجتمعات الإسلامية

٣- إشاعة الانحلال الخلقي وإثارة شهوة الجنس وتعرية المرأة، وفي ذلك تهديد
 كبير للأسرة ولقيم العقة في المجتمعات الإسلامية.

3- مهاجمة مؤسسة الأسرة بشكل مباشر، وتنظيم المؤتمرات العالميّة المتعلّقة بالأسرة، ومن أخطرها: (مؤتمر المرأة) الذي عقد في بكين عام ١٩٩٥.

# ملخّص النظام الاقتصادي في الإسلام

اعداد: د موسی معطان د منی رفعت

### يمكن تقسيم القوانين والقواعد الاقتصادية حسب موقف الإسلام منها إلى نوعين:

مفهوم النظام الاقتصادي: مجموعة المبادئ والأحكام المستمدة من الشريعة الإسلامية، والتي تنظّم الحياة الاقتصادية للأمة.

#### قواعد اقتصادية نسبية

#### قوانين إسلامية مطلقة

- تعريفه: هي قوانين لا تختلف فيها وجهات النظر من مجتمع لأخر أو من نظام لآخر.
  - مثال:
  - ١- التحليل الاقتصادي لظاهرة البطالة.
    - ٢- ( قانون العَرْض والطلب ):
  - ومعناه: كلما ازداد عرض السلعة قلّ ثمنها والعكس صحيح، وكلما ازداد الطلب على السلعة ازداد ثمنها والعكس صحيح.
- موقف الإسلام منها: لا يعارضها الإسلام لأنها قوانين علمية مطلقة مثل الفيزياء والرياضيات، ولذلك يمكن أن تتفق فيه وجهة النظر الاقتصاد الإسلامي مع وجهة نظر الاقتصاد الرأسمالي مثلاً.

- تعريفه: هي قوانين تختلف فيها وجهات النظر والأحكام من مجتمع لآخر أو من نظام لآخر.
  - مثال:

الملكية الفردية ودور الدولة في الاقتصاد.

- موقف الإسلام منها: يتخّذ الإسلام منها موقفاً متميّزاً، ويعالجها ضمن منظومة من المبادئ والقيم والأحكام الشرعيّة تسمى النظام الاقتصادي الإسلامي، ذلك لأنّ هذه القوانين لا تكتسب صفة القانون العلمي المطلق.

ففي المثال السابق مثلاً... نجد أنّ الإسلام يقف موقفاً وسطاً من الملكية الفردية، فلا يلغي هذه الملكية كما فعلت الاشتراكية، ولا يطلقها كما فعلت الرأسمالية.

#### مواكبة المسلمين للنظام الاقتصادي في العصر الحديث:

١- نشطت الدراسات الاقتصادية الإسلامية في العصر الحديث، وتناولت بالبحث القضايا الاقتصادية المعاصرة، لتقديم الحلول وفقاً لأحكام الإسلام، وبالاعتماد على أساليب التحليل العلمي والاقتصادي.

٢- انتشرت المؤسسات الاقتصادية التي تعمل وفق أحكام الشريعة، مثل: المصارف الإسلامية، وشركات التأمين الإسلامية، ومؤسسات إدارة الزكاة.

٣- ظهور عدد من الأقسام الأكاديمية في الجامعات تختص بتدريس الاقتصاد الإسلامي ومؤسساته، منها: قسم الشريعة والمصارف الإسلامية في كلية الشريعة في جامعة النجاح الوطنية.

### موقف الإسلام من بعض القضايا الاقتصادية



١- حتّ الإسلام على الإنتاج والعمل حتّاً شديداً.

٢- أنّه لم يمنع شرف
 منصب النبوّة من
 وظيفة الانتاج
 والعمل.

ا- رفض الإسلام تركز ثروة المجتمع في أيدي في أيدي قليلة وحارب الفقر. ٢- في المقابل عد

٢- في المقابل عد تفاوت الناس في الثروة المساواة بين الناس في الثروة المر غير عادل ويؤدي إلى فقدان الناس الدافع نحو الانتاج والعمل.

٣- أتى الإسلام بنظم
 متميّزة تنظم التوزيع
 واجتماعيّة واقتصاديّة،
 من أهمها: الزكاة،
 الصدقات التطوّعيّة،
 الوقف، الإرث والوصيّة
 الكفارات الماليّة،
 والأضحية.

الم الملكية الإسلام الملكية الفردية، وعدّ حبّ الإنسان للمال والتملّك فطرة طبيعية ، ما لم يبالغ الإنسان في حبّ المال إلى درجة تنسيه الآخرة ويتجاوز معها القيم والأخلاق الإسلامية.

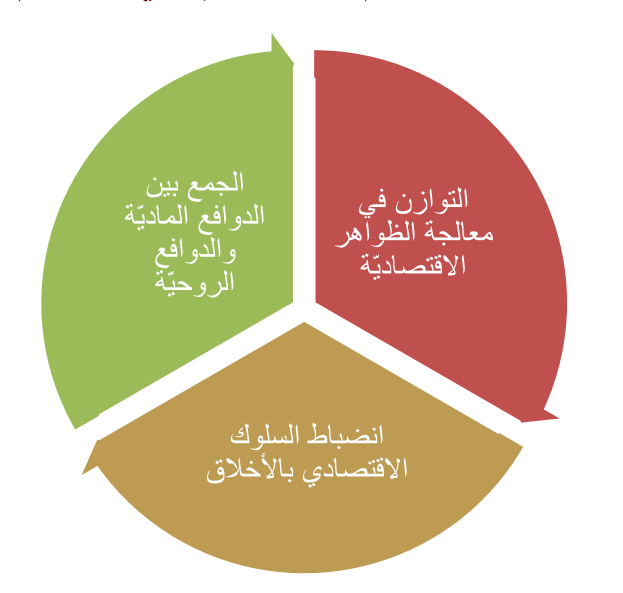
٢- من ناحية أخرى، فإن الإنسان ليس مطلق اليد في الكسب والتصرف فيما يملك، إنما هو محدد بضوابط تحقق له والآخرة، إذ المالك وهذه الضوابط هي:

 الحقوق الله.

 الحقوق الله عن المال المال المال المال الله.

 الحديم أكل المال بالباطل الماد تعالى الماد عن الإنفاق جـ الاعتدال في الإنفاق حد لابتعاد عن الكبر والحسد.

### خصائص النظام الاقتصادي في الإسلام



### مؤسسات اقتصادية تعمل وفق أحكام الشريعة

### شركات التأمين الإسلامية

### المصارف الإسلامية

| عمل البنوك اليوم يقوم على أساس: الربا الذي حرّمه الإسلام تحريماً شديداً، من هنا نشأت الحاجة إلى إنشاء مصارف إسلاميّة تلتزم أحكام الشريعة الإسلاميّة ولا تتعامل بالفوائد الربويّة. |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                                                                                                                                   |  |

- أول محاولة رسميّة لتأسيس مصرف إسلامي هو بنك دبي الإسلامي في إمارة دبي عام ١٩٧٥، ثمّ تلا ذلك بنك فيصل الإسلامي في مصر والخرطوم، ويبلغ عددها اليوم المئات.
- يقوم التمويل في المصارف الإسلامية على: المشاركة في العائد ربحاً كان أو خسارة، لأن العائد غير محدد مسبقاً، ولكنه متوقف على نتيجة الاستثمار.
- يقوم التمويل في المصارف الربوية على أساس: الإقراض الربوي، وبالتالي لا توجد خسارة، لأن العائد محدد مسبقاً بغض النظر عن نتيجة الاستثمار.
  - مبدأ المشاركة في العائد: أكثر عدلاً للطرفين، كما أنها تؤدي إلى استثمار أوسع للمال في المجتمع، إذ يتضامن المصرف، مع المستثمر حال الخسارة، ويعفيه من الفائدة الربوية.
- طرق التمويل في المصارف الإسلاميّة:

  المشاركة المنتهية بالتمليك، وبيع المرابحة للآمر بالشراء.

- يقوم التأمين على أساس: فكرة التضامن مع من نزلت به مصيبة أو خسارة مفاجئة بدل أن ينوء بتحملها وحده ، وقد حتّ الإسلام على التضامن والتكافل بين أفراد المجتمع في مواجهة المصائب، وشرع نظماً لتحقيق ذلك، مثل: مصرف (الغارمين) من مصارف الزكاة، ونظام (الدية على الماقلة)
- حكم التأمين في الإسلام: ذهب أكثر الفقهاء المسلمين إلى تحريمه، وذهب فريق منهم إلى إباحته بشروط محددة، ولكلّ من الفريقين أدلّته، والأمر محلّ اجتهاد و احتمال، وفيه سعة.
- الأساس الذي تقوم عليه شركات التأمين الإسلامية: يقوم على أساس التأمين التعاوني، أي: المشاركة بين المستفيدين والمؤسسين في الأرباح والخسائر وتكاليف تغطية الحوادث المؤمّن عليها.
  - الأساس الذي يقوم عليه التأمين التجاري: المستفيدون يدفعون أقساط التأمين للشركة، والمؤسسون فقط شركاء فيما بينهم في الأرباح والخسائر وتكاليف تغطية الحوادث المؤمّن عليها.
- آلية التوزيع في شركات التأمين الإسلامية: انظر الشريحة التالية

### آلية التوزيع في شركات التأمين الإسلامية



مشاريع استثمارية

٣/١



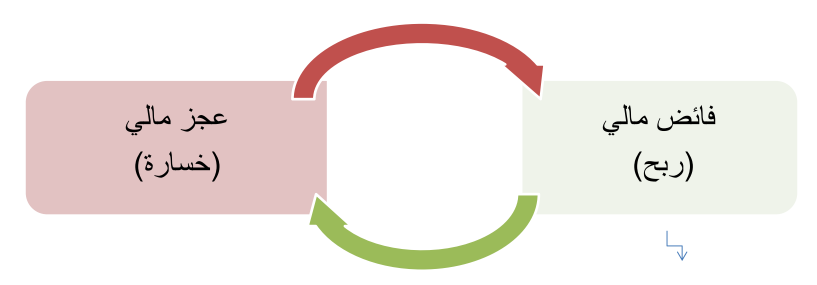
3

مواجهة المخاطر التي أمّن المستفيدون ضدّها ٣/١

أجرة للإدارة (رواتب لموظفي شركة التأمين) ۳/۱

# 4

### وبعد ذلك كلّه هناك أحد احتمالين:



#### في شركات التأمين الإسلامية:

الربح يوزع على المؤسسين والمستفيدين. في شركات التأمين التجارية:

يذهب الفائض كله إلى المؤسسين.

#### في شركات التأمين الإسلامية:

يطالب المؤسسون والمستفيدون بمبالغ إضافية لتغطية هذا العجز.

في شركات التأمين التجارية:

يتحمّل المؤسسون وحدهم تغطية العجز.

# النظام الجنائي في الإسلام



إعداد: د. موسى معطان د. منى رفعت

## وتشتمل هذه الوحدة على العناوين التالية:

ا - البيئة التي تُطبّق فيها العقوبات في الإسلام.

٢- مبادئ النظام الجنائي في الإسلام.

٣- خصائص النظام الجنائي في الإسلام.



### مقدمة

1- حيث صوروه ديناً وحشياً وحشياً وهمجياً، لا يناسب روح العصر والإنسانية.

٢- وأنه إذا حكم ، فإنه سيأتي لتقطيع الأيدي والأرجل والرجل والحروس، وسيحمل الناس على ما لا يريدون.

النظام الجنائي في الإسلام من القضايا التي طعن فيها أعداء الإسلام:



وهو هجوم متجن ، فالنظام الجنائي في الإسلام نظام فريد ومميز، يكفل تحقيق الأمن والاستقرار والطمأنينة للفرد والمجتمع أكثر من أيّ نظام جنائي آخر.

# أوَّلاً: البيئة التي تُطبّق فيها العقوبات في الإسلام

1- حرص الإسلام على توفير بيئة اجتماعية تنتشر فيها الفضيلة، وتتربّى فيها النفوس على الإيمان والعمل الصالح، ويقوى فيها أثر الوازع الديني، وتحبّ الخير والبرّ، وتنفر من الشرّ والعدوان والإفساد والإضرار بالآخرين.

1- كما يسود فيها مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، الذي يسهم إسهاماً كبيراً في أن يسود جوّ نظيف عفيف في المجتمع، لا يشجّع على ارتكاب الجريمة.

٣- كما عمل الإسلام على معالجة واقعية للدوافع المادية والظروف الاجتماعية التي تساعد على الجريمة، من الفقر والبؤس والبطالة والجهل والظلم والتفكك الأسري، وغير ذلك، فكفل لكل فرد في المجتمع معيشة كريمة ولائقة، وفرصة العمل والأجر العادل، وعمل على تأسيس نظام قضائي عادل، ينصف المستضعفين من المعتدين والظامين، كما اهتم بتقوية التماسك الأسري والتكافل الاجتماعي.

فالإسلام لا يسارع إلى إيقاع العقوبة بالجاني، قبل أن يوفّر له تلك البيئة الاجتماعية، ويُلغى لديه كلّ الدوافع الى ارتكاب جريمته، حتى إذا تجرّأ بعد ذلك وارتكب جريمته كان مستحقّاً لأقصى العقوبات الرادعة.

وإذا اختلت شروط تلك البيئة الاجتماعية، كان للجاني شأن آخر.

- مثال: السارق لا يعاقب إذا كان دافعه إلى السرقة هو الحاجة الماسنة، ذلك أنّ التقصير هنا وقع من المجتمع في حقّه قبل أن يقع منه في حقّ المجتمع.





### العقوبات في الإسلام ثلاثة أنواع:

1- الحدود: وهي عقوبات محددة شرعاً وجبت حقاً لله تعالى على جرائم معيّنة، مثل: الزنى، والقذف، والسرقة.

Y- القصاص: وهي عقوبة وجبت حقاً للعبد على جرائم الاعتداء على المنفس أو الأعضاء، وذلك بمعاقبة الجاني بمثل ما فعل. ٣- التعزير: وهو عقوبة غير محددة شرعاً فوض الشارع تحديدها إلى القضاء، وذلك على كل جريمة ليس فيها حد أو قصاص، مثل جريمة الغش في البيع، أو شتم الناس بألفاظ فاحشة.





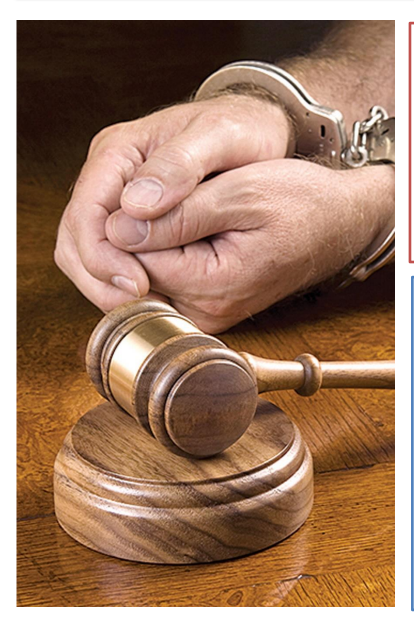
# ثانياً: مبادئ النظام الجنائي في الإسلام

التناسب بين العقوبة والجريمة التثبت من وقوع الجريمة

المساواة في تطبيق العقوبة

اقتصار العقوبة على الجاني

# أولا: التثبت من وقوع الجريمة



معناها: يؤكد الإسلام على ضرورة التثبّت من حصول الجريمة ومن صحّة نسبتها إلى المتهّم بها، ويشترط لذلك توافر أدلّة قويّة واضحة لا لبس فيها، ويمنع الأخذ بالتهمة والظنّ، وذلك من حقوق الإنسان التي أقرّها الإسلام. ومن هنا قرّر الإسلام مبدأ (إسقاط العقوبات بالشبهات)، والمقصود بالشبهة: وجود احتمال، ولو كان احتمالاً ضعيفاً، يشكك في وقوع الجريمة أو في توافر القصد الجنائي، وهذا قريب من المبدأ القانوني (الشكّ يفسر لصالح المتهم).

#### ومن الأمثلة على ذلك:

١- أنّ المعترف بالزنا إذا تراجع عن اعترافه يسقط عنه حدّ الزنا لشكّنا في أيهما كذب: في الاعتراف أم في الإقرار.

٢- من ضُبِطَ سكراناً، إذا ادّعى أنه ظنّ ما في الإناء عصيراً وأقام دلائل – ولو ضعيفة –على كلامه، فإنه لا يُقام عليه الحدّ لاحتمال صدقه فيما قال.

"- وأنّ من يسرق من مال صاحب العمل لأنّ له عنده أجراً، فإنه لا يُقام عليه الحدّ وإن كان ما سرقه أكثر من أجره، لاحتمال أنّه سرق ليأخذ أجره.

أنّ الزوجة إذا سرقت من زوجها لا يُقام عليها الحد، لأنه يُتساهل عادة في المال بين الزوجين.

# ثانياً: التناسب بين العقوبة والجريمة



معناها: أنّ من أهم أسس العدل في أي نظام جنائي، أن يتناسب قدر العقوبة مع خطورة الجريمة، فلا تحدد عقوبة تافهة على جريمة خطيرة، ولا عقوبة كبيرة على خطأ صغير. قال تعالى: ﴿ فَمَنِ ٱعۡتَدَىٰ عَلَيْكُمُ فَٱعۡتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا ٱعۡتَدَىٰ عَلَيْكُمُ فَاعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا ٱعۡتَدَىٰ عَلَيْكُمُ أَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا ٱعۡتَدَىٰ عَلَيْكُمُ أَعْتَدُىٰ عَلَيْكُمُ البقرة: ١٩٤

#### ومن الأمثلة على هذا المبدأ:

1- عقوبة القصاص، فأساس فكرة القصاص يقوم على المماثلة بين الجريمة والعقوبة، ومعاقبة المجرم بمثل ما فعل، حتى إنه إذا قتل شخص شخصاً آخر، فإنه عند أكثر العلماء، يُقتل بالطريقة نفسها التى قتله بها.

Y- انسجاماً مع مبدأ التناسب بين العقوبة والجريمة، قال الفقهاء: إذا خشينا أن يؤدي القصاص في الأعضاء إلى موت الجاني أو إلحاق ضرر به أكبر من الضرر الذي ألحقه بالمجني عليه، فإن القصاص يسقط في هذه الحالة، ويُعدَلُ عنه إلى التعويض المالي، وذلك مثل من يشج شخصا في رأسه، بحيث لو اقتصصنا من الجاني لخشينا هلاكه.

## ثالثاً: اقتصار العقوبة على الجاني

معناها: إنّ من العدل أن يتحمّل الجاني وحده تبعة جريمته، قال تعالى: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أُخَرَكَ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم مَّ حِعُكُم وَ فَيُنَبِّ عُكُم بِمَا كُنتُم فِيهِ تَعُنَلِفُونَ ﴿ الله الله الله عام: ١٦٤

فالإسلام لا يقرّ العقوبات الجماعيّة، أو الضغط على أهل الجاني وأقربائه أو أصدقائه لحمله على الكف عن جرائمه، أو لحمله على تسليم نفسه مثلاً.

ومن مظاهر هذا المبدأ:
ان المرأة الزانية إذا كانت
حاملاً، فإنه لا يُقام عليها
العقوبة حتى تضع حملها
وتفطم وليدها، رعاية
لوليدها الذي لا ذنب له.

أتنبه: يحمّل الإسلام أقرباء القاتل خطأ، غرامة مالية هي الدية، يتقاسمونها بينهم مع القاتل حسب قدراتهم المالية، وليس ذلك من باب معاقبة غير الجانى:

1- إنما هو من باب التكافل الأسري والقرابي الذي حثّ الإسلام عليه ورستخه.

7- ذلك أنّ القاتل هنا قد انعدم عنده القصد الجنائي العدائي، ولا يد له في تلك الجريمة ، سوى ما قد يكون حصل منه من تقصير في الاحتياط، ولم يَدُر في خلده أنّ تقصيره سيفضي إلى هذه النتيجة المريعة، وهو أشبه بمن أصابته مصيبة، فواجب المجتمع وخاصة أقرباءه، أن يقفوا معه في محنته، ولذلك لا يُحمّل الإسلام الأقرباء أيّة تبعة مالية، حين يكون القتل عمداً عدواناً.



# رابعاً: المساواة في تطبيق العقوبة

معناها: لا يفرق الإسلام في تطبيق العقوبة بين شخص وآخر ولا بين فئة وأخرى، فالعقوبة في الإسلام تطبق:

- ١- على الغني والفقير
- ٢- وعلى الشريف في قومه والإنسان العادي
  - ٣- وعلى الحاكم والمحكوم
    - ٤- وعلى المسلم وغيره

فالنساس كلهم سواسية، وإنّما التميّن بساتة وي والسلوك القويم، فإذا ساء السلوك فلا تميّز ولا كرامة.

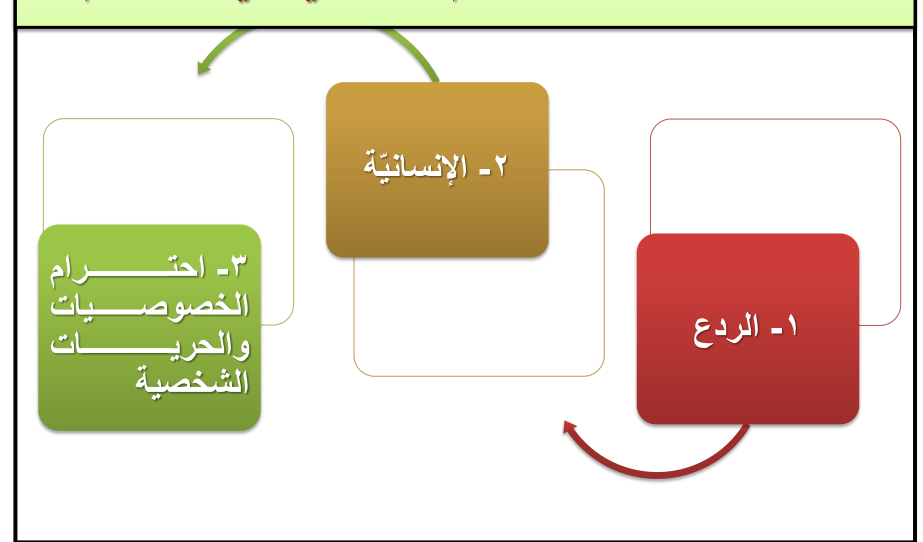
#### ومن الأمثلة على هذا المبدأ:

أنّ قريشاً أهمهم شان المرأة المخزومية (فاطمة بنت الأسود) التي سرقت فقالوا: ومن يكلّم فيها الرسول ري فقالوا: ومن يجترئ عليه إلا أسامة بن زيد حبّ رسول الله يه فكلّمه أسامة فقال الرسول ري د من حدود الله ثمّ قام فاختطب ثم قال:

انما هلك الذين من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها

متفق عليه

# ثالثاً: خصائص النظام الجنائي في الإسلام



# أوّلا: الردع





إنّ أهم معيار لتحديد نجاح أيّ نظام جنائي وكفاءته: هو في مدى ما يحققه هذا النظام من فعالية في الحد من الجريمة، وردع ما تحدّثه نفسه بارتكابها.

لو أخذنا الجرائم الكبرى التي خصها الإسلام بعقوبات بدنية، لوجدنا أنّ كثيراً من الجناة اليوم يستهينون بارتكابها لأنهم يرون في السجن عقوبة غير رادعة:

١- فهم - خاصة في الدول المتقدمة - يتمتعون في السجن بمزايا معيشية كبيرة

٢- فضلاً عن كونهم عالة على المجتمع في نفقات طعامهم وشرابهم ومعيشتهم مدة طويلة

ولذلك تعاني تلك المجتمعات من أعلى معدلات الجريمة أما النظام الجنائي الإسلامي، فينطوي على فعالية كبيرة في الحدّ من تلك الجرائم الكبرى، ولذلك خصّها بعقوبات بدنيّة، تشكّل رادعاً نفسياً قوياً لكلّ من تحدّثه نفسه بارتكاب تلك الجرائم، وصدق الله تعالى إذ يقول: ﴿ أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّهِ لِيَالًا ﴾ الملك: ١٤



#### ٣- جلد الزاني

إنّ عقوبة جلّد الزاني في الإسلام تشكّل أيضاً رادعاً نفسياً قوياً للزاني، فصورة اللذة التي يرسمها للزنى في نفسه، سيقابلها صورة أخرى بتفاصيل مضادة من العذاب، فصورة الجسد في المتعة المحرّمة، يقابلها صورة ذلك الجسد يتلوى تحت ضربات السياط، وعلى ملأ من الناس.

#### ومن الأمثلة على ذلك:

#### ١- القصاص

#### ٢- قطع يد السارق

إنّ هذه العقوبة في الإسلام تُعالج بشكل معجز جريمة السرقة، حيث الفكرة الرئيسة التي تستحوذ على ذهن السرق قبل إقدامه على جريمته وهي أنّ السرقة تمثّل الطريقة الأسهل للحصول على المال والسعادة، والتي توفّر العمر والجهد، فقابل الإسلام هذه الفكرة بفكرة مضادة، تحمل السارق على الموازنة والتروّي قبل أن يقدم على جريمته، فأن تبقى اليد وتتعب بالعمل الشريف، خير من أن تزول بالكليّة.

# ثانياً: الإنسانية





#### يسود العالم اليوم رأي عام:

1- يرفض العقوبات البدنية، كالإعدام والقطع والجلد.

٢- ويستهجنها بشدة، ويعدها عقوبات همجية ووحشية، تهين الإنسان، وتهدر كرامته وتعتدي على حقوقه، وتعامله بحيوانية، إذ الحيوان هو الذي يُذبح ويُجلد، ويُضرب كما يقولون.

٣- وقد استبعدت قوانين الدول اليوم العقوبات البدنية، واستبدلتها بعقوبات « إنسانية »، تتمثّل بشكل أساسي في السجن والغرامات المالية.

# ومن هنا يعيب بعض الناس على الإسلام العقوبات البدنيّة التي رتبها على الجرائم الكبرى التي تهدد المجتمعات، ونحن هنا نؤكد على عدّة أمور:



- فدعوتهم إلى الرفق بالقاتل، تنطوي على وحشية وقسوة بالمقتول، وإهدار لإنسانيته وحقوقه، وهو إنسان بريء قُتِلَ ظلماً وعدواناً.

- ودعوتهم إلى الرفق بالسارق، إنما هي دعوة للرفق بيد أثيمة، تريد أن تعيش على تعب الآخرين دون جهد منها، إلا جهدها في سرقة تعبهم، وهي دعوة للقسوة والوحشية في حق جهد وتعب وكد وصبر سنين طويلة ليد شريفة، وقد يتبع ذلك الأم وأحزان وأمراض تلازم المجني عليه طيلة حياته، وهو يرى تعب سنين طويلة يذهب في لحظة.

إنّ النظام الجنائي الذي هو أجدر بوصف الإنسانية، إنّما هو النظام الذي يحافظ على كرامة المعتدي عليه الآمن المسالم وحقوقه وإنسانيته، ويحميه وينتصر له من الذين يستبيحونه ويعتدون عليه بهمجية ووحشية وقسوة.







٢- إنّ الهدف الأساسي لأية عقوبة إنما هو الزجر والسردع وحفط الأمسن والسلام الاجتماعيين، وذلك لا يتصوّر تحقيقه إلا بإهانة المجرم، وإشعاره بأنه بارتكابه لجريمته قد انحدر عن كل إنسانية ، وأهدر احترام الآخرين له، وأية عقوبة لا تحمل هذه المعاني تفقد هدفها ومسوّغ وجودها.



فالعقوبة لم توضع للتكريم، وحتى العقوبات الحديثة فيها إهانة للمجرم، وإهدار لحقوقه ومس بكرامته، فإنّ الإنسان إذا سنُجِنَ، سنلبَت حريته وفَقَدَ شعوره بإنسانيته، وشعر بأنه يعامل كالحيوان أو أدنى، إذ الحيوان في البراري يتمتّع بالحرية، وهل يستطيع أحد أن يزعم أنّ في السجن تكريماً للمجرم وحفظاً لحقوقه.

٣- على أنه ليس صحيحاً أن عقوبات الإسلام تعاقب المجرم بهمجية ووحشية بمثل ما يعامل الحيوان، والمتأمّل في هدي الإسلام وفي كيفيّة إقامة العقوبات البدنيّة في نظامه، يدرك أنه يهدف إلى إشعار المجرم بالإهانة النفسية، أكثر من إلحاق الأذى الجسمي به، والقاعدة المشهورة عند الفقهاء في هذا أنّ

(الحد شرع زاجراً لا مهلكاً)



### ومن الأمثلة الدالة على هذا المعنى:

1- أنّ الجلد يفرّق على الأعضاء، ولا يُجمع على عضو واحد خوف التلف أو الهلاك.

٢- وأنه يجب تجنب المقاتل مثل الوجه والرأس.

٣- وأنّ السوط ينبغي أن لا تكون له عقدة تؤلم ألماً شديداً وتترك أثراً في الجسم.

٤- وأنّ الجلد لا يجوز أن يرفع يده بحيث يظهر إبطه، ولا أن يمدّها فوق رأسه، لأنّ ذلك مبالغة في الضرب.

٥- وأنّ الممدود لا يُمدّ ولا يُربط ولا تُشدّ يده، لما في ذلك من تشبيه بالحيوان.

٦- وأنّ المريض لا يُقام عليه الحدّ حتى يبرأ، لئلا يزداد ألمَه أو يؤدي إلى هلاكه.

٧- وأنّ السارق تُقطع يده بأسهل ما يمكن، بأداة حادة، ويُضبَط لئلا يتحرّك فيجني على نفسه.

٤- وينبغى التنبيه هنا إلى أنّ العقوبات البدنية التي فرضها الإسلام، إنّما هي عقوبات على جرائم محدودة، هي أكثر الجرائم خطرأ وتهديدأ للمجتمعات البشرية عبر العصور، ولذلك تتطلب عقوبات بدنیّة خاصة، کی تشکّل رادعاً قوياً وحقيقياً لكل من تسوّل له نفسه ارتكابها

وما سوى هذه الجرائم لا يُمانع الإسلام أن تكون عقوبتها السجن أو غيره من العقوبات التعزيرية.

# ثالثاً: احترام الخصوصيّات والحريّات الشخصيّة



يتصوّر بعض الناس أنّ النظام الجنائي في الإسلام إذا طُبّق، فانّه:

 ۱- سيتتبع الناس في كل صغيرة وكبيرة

٢- وسيخرق الخصوصيّات،
 وينتهك الحقوق والحريّات

٣- ويُجرّم الناس لأتفه الأسباب

٤- ويشيع جواً من الشعور
 بالقلق والرعب والخوف، من
 القتل وتقطيع الأيدي والجلد.

## وهذا التصوّر مناقض تماماً للحقيقة، ويمكن توضيح ذلك في الآتي:

# أوّلاً: الحثّ على الستر

مرتكب لإثم أن يستر على نفسه، وحث الناس أن يستر على نفسه، وحث الناس أن يستروا على العصاة الدين لا يجاهرون، وحسابهم على الله تعالى، وفي هذا دليل على أنّ الإسلام لا يخترق الخصوصيات للمواطنين.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم المسلم أخو المسلم ، لا يظلمه ولا يسلمه ، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته ، ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة ، ومن ستر مسلما ستره الله يوم القيامة ،

2 كما كان النبي في يُعرِضُ عن الجاني المُقِرّ على



## ثانياً: التشديد في وسائل إثبات المعاصي الشخصية

يشدد الإسلام في وسائل إثبات المعاصي الشخصية، ممّا يضيق من طرق ثبوتها والمعاقبة عليها، ما لم يتعمّد مرتكبها إظهارها وإشاعتها والمجاهرة بها والمفاخرة بارتكابها، وإلا غدت جريمة اجتماعيّة ولم تعد معصية شخصيّة.

وذلك يدل على اتجاه عام في الإسلام إلى المعاقبة لا على معاص شخصية، وإنّما على جرائم اجتماعية تمس أمن المجتمع وجق الطهارة والعقة السائد فيه، وتشجّع على الرذيلة قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ الْمَخَوَةُ وَاللّهُ فِي ٱلّذِينَ عَلَيْهُ وَأَنتُمْ لَا تَعَلَمُونَ اللّهُ فِي ٱلدّنيا وَالْاَحْرَةُ وَاللّهُ يَعَلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعَلَمُونَ اللّهُ اللّهِ النور: ١٩

وفي هذا دليل إضافي آخر على أن الإسلام لا يخترق الخصوصيّات، ولا يعتدي على الحرّيات.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :

كُلُّ أُمِّي مُعافَى إلاَّ المَّاهِرِينَ ، وإنَّ مِنَ المُّاهِرةِ أَن يعمَلَ الرُّجِلُ بِاللّيلِ عملاً ، ثمَّ يصبِحَ وقد سترَه اللهُ ، فيقولَ : يا فلانُ ، عملتُ البارحة كذا وكذا ، وقد باتَ يسترُه ربُهُ ، ويصبِحُ يَكشِفُ سترَ اللّهُ عنهُ ويصبِحُ يَكشِفُ سترَ اللّهُ عنهُ

متفق عليه واللفظ للبخاري



لو أخذنا جريمة الزنى مثلاً، فإنّ الإسلام يشترط في إثباتها أربعة شهود، ولو شهد ثلاثة، فإنهم هم الذين يُجلدون، وليس المدّهم

ويصعب تصوّر توافر هذا العدد من الشهود، إلا أن يكون الزاني قد ارتكب فعلته على قارعة الطريق وأمام أعين الناس، مما يدل على أنّ العقوبة لم تكن على الفعلة ذاتها بقدر ما هي على إشاعتها في الناس، ولم تكن على معصية شخصية بقدر ما هي على جريمة اجتماعية تهدد طهارة المجتمع كله، إذا لم تقابل بالعقوبة العلنية من الدولة.

وفي تقرير الإسلام مبدأ إسقاط العقوبات بالشبهات كما سبق توضيحه، دليل على أن الإسلام لا يتصيد الناس لأتف الأسباب، ولا يتعطّش إلى سفك الدماء والجلد والتقطيع، بل يتشوق إلى إسقاط العقوبة بأضعف الاحتمالات.



#### أتأمّل:

لَمْ يُرْوَ أنّه أقيمَ حدّ الزنى في التاريخ الإسلامي بشهادة شهود!

# النظام السياسي في الإسلام



د. منی رفعت

د. موسى معطان

إعداد:

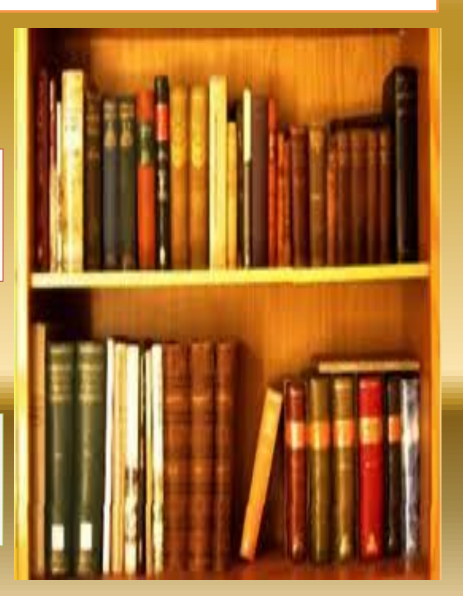
# ١- العلاقات السياسيّة الداخليّة



# وتشتمل هذه الوحدة على العناوين التالية:

۱- تنظیم الإسلام للجانب السیاسی

٢- أهـم مبادئ الإسلام
 ومقاصده في نظام الحكم



# أوَّلاً: تنظيم الإسلام للجانب السياسي

إنّ الإسلام دين شامل ، نظم كلّ شؤون الحياة وجوانبها بما في ذلك شؤون الحكم والدولة والسياسة، وتميّز بهذا النظام عن كلّ النظم الوضعيّة.

يزعم بعض الناس أنّ الإسلام إنما جاء لينظم علاقة الإنسان بربّه، ويوجّهه إلى العمل لآخرته ليس أكثر، فالإسلام - بزعمهم-دين لا دولة، وآخرة لا دنيا، وسلطته محصورة في المحراب لا تجاوز جدرانه، وسيطر فريق من هؤلاء على نظم الحكم في العالم الإسلامي، وطبقوا نظم الاستعمار ونحّوا الإسلام بعيداً.

والحقيقة أنّ إقامة نظام يحكم بالإسلام، هو من ضرورات الدين القاطعة الواضحة، التي لا يسع أحداً إنكارها، وممّا يدل على ذلك:





## الرد الأول

١- تضافرت النصوص قاطعة الثبوت والدلالة التي تأمر بالحكم بالإسلام، وتشدد في النكير على من لا يُحَكِّم الإسلام في كل شوون الحياة، ومن ذلك:

قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِ إِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِ إِنَا اللَّهُ المائدة: ٤٤

وقوله تعالى: ﴿ أَلَمُ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنْ لِلَهُ مَا أَنْزِلَ مِن قَبْلِكَ وَمَا أُنْزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى ٱلطَّعْوُتِ وَقَدُ أُمِرُوا لَي يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى ٱلطَّعْوُتِ وَقَدُ أُمِرُوا أَن يُضِلَّهُمُ أَن يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطُانُ أَن يُضِلَّهُمُ ضَلَلًا بَعِيدًا اللهُ الله السَاء: ١٠ فَي النساء: ١٠





# الرد الثاني





٢- الأمر بإقامة بعض أحكام الإسلام،
 يقتضي وجود دولة إسلامية تُطبّق
 ذلك.

لأنه إذا كانت بعض معالم الإسلام مثل الصلاة، يُمكن أن تُقام على المستوى الفردي دون دولة، فإنّ جانباً من أحكام الإسلام لا يمكن أن يُقام دون وجود دولة تُقيمُه، مثل:

إقامة العدل، والقضاء بين الناس، والجهاد، والنظام الجنائي، ومعلوم أنّ ما لا يتمّ الواجب إلا به فهو واجب.

## الرد الثالث

٣- تضافرت نصوص كثيرة قال رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم تشتمل على مفردات النظام سبعة يظلهم الله يومَ القيامةِ السياسي وتامر بإقامته، في ظلُّه يومَ لا ظلُّ إلا ظلُّه (وذكرمنهم): إمامٌ عادلٌ متفقعليه

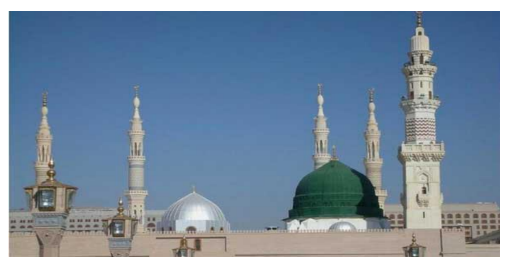
أ-النصوص التي ذكرت الإمام العادل.

مثل:

ب- والنصوص التي ذكرت البيعة، مثل قول النبي على الله « من مات وليس في عنقه بيعة ، مات مِيتة جاهلية».

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول من خلع يدا من طاعةٍ؛ لقي الله يوم القيامة ولا حُجة لهُ، ومن مات وليس في عُنْقه بيعةً مات ميتة جاهلية وفي رواية له : ومن مات وهو مفارقٌ للجماعة فإنه يموت ميتة جاهلية

## الرد الرابع





٤- أسس النبي و دولة ونظام حكم، ونظم شوون الأمة، وأرسى قواعد العدل في المجتمع، وقاد الجيوش، وكاتب الملوك، وأرسل السفراء.

وعلى هدي النبي سي سار صحابته من بعده، وأقاموا دولة ونظام حكم، حتى إنهم انشغلوا عن دفن النبي في بأمر تعيين خليفة من بعده، دلالة على أهمية وجود دولة إسلامية ونظام حكم إسلامي، وكذلك فعل المسلمون وأقاموا دولة الإسلام قروناً متطاولة.

# ثانياً: مبادئ الإسلام ومقاصده في نظام الحكم

البيعة والاختيار

العدل

الحاكميّة لله تعالى

ضمان الحقوق والحريات العامة

الشوري

# ١- الحاكميّة لله تعالى

تستند الدولة الإسلامية إلى أحكام الشريعة، وهذه الأحكام تنطبق على الحاكم والمحكوم على حد سواء، فالحاكم:

١- منفِّذ للأحكام وليس مشرّعاً لها.

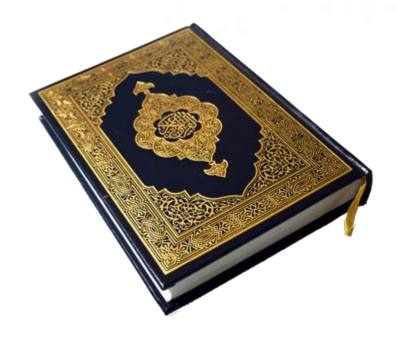
۲- لیس له امتیازات خاصة تبیح له ما هو محظور علی الناس.

٣- وينطبق عليه ما ينطبق على غيره من الأمة.

3- الحاكم يكتسب الشرعية بقدر ما يكون مطبقاً لهذه الأحكام، ويفقدها بقدر ما يتنكّر لهذه الأحكام، كما قال النبي ين «لا طاعة في معصية إنما الطاعة في معروف».

وقال أبو بكر في: « أطيعوني ما أطعت الله ورسوله، فلا طاعة لي عليكم».





## ٢- العدل



العدل أساس كل حكم صالح وناجح، وقد أمر الإسلام الحاكمين بالعدل بين الناس.

• قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَنَاتِ إِلَى آَهُلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُمُواْ بِٱلْعَدُلِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِيَّةً إِنَّا اللَّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِيَّا إِنَّا اللَّهَ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ النساء: ٥٠ بِيِّةً إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ ٥٠ ﴾ النساء: ٥٠

وقد وعد الإسلام الحاكم العادل بالأجر العظيم عند الله تعالى، حتى جعل الإمام العادل مع الذين يظلّهم الله بظلّه يوم القيامة، يوم لا ظلّ إلا ظله تعالى، كما توعد الظالمين بأوخم العواقب في الدنيا وأشدّ العذاب في الآخرة.

فنظام الحكم الإسلامي هو النظام الذي يوصل الحقوق إلى أصحابها، ويُنصف المظلومين والمستضعفين، ولا يعتدي على الناس بغير حق، ويتنزّه عن إهدار المال العام أو أكله بالباطل.

# ٣- البَيعة والاختيار



٢- كما يرفض الإسلام أخذ الحكم بالقوة أو توريثه في سلالة معينة. فقد مات النبي عليه دون أن يعيّن خليفة من بعده، مع ما في ذلك من احتمال أن يتنازع الناس من بعده وتضيع في لحظة كلّ جهود النبي على طوال ثلاث وعشرين سنة فهل أغفل النبي على ذلك ساهياً، وهو بين تفاصيل قضايا أقل أهمية، مثل قضايا النظافة واللباس؟! لقد أراد النبي حق للأمة وباختيارها، دون فرض من أحد أو وصاية من أحد

#### المقصود ب (البيعة والاختيار):

التعاقد الاختياري بين الأمة والحاكم، على أساس التزام الحاكم بمبادئ النظام السياسي في الإسلام، والتي منها رعاية الحكام لمصالح الرعية، وفي المقابل يلتزم أفراد الأمة بطاعتهم بالمعروف، ما داموا ملتزمين بتلك المبادئ.

1- فالحاكم في الإسلام لا ينصب حاكما، إلا باختيار الناس ورضاهم، والنبي في نفسه، لم يأتِ إلى المدينة المنوّرة إلا باختيار أهلها ورضاهم ورغبتهم في تحكيم الإسلام، وتمثّل هذا الاختيار في بيعتي العقبة الأولى والثانية. والخلفاء الراشدون لم تثبت الخلافة لأيّ منهم، إلا بعد أن بايعهم أكثر المسلمين آنذاك.

## ٤- الشورى

#### المقصود ب ( الشورى) :

أن تكون إدارة شؤون الناس واتخاذ القرارات بشأن ذلك، على أساس جماعي يقوم على اختيار الناس ورضاهم واستشارتهم، ثمّ السير وَفق ما يشيرون به، بدل تفرّد الحاكم وحده بالقرار في كل ذلك. ومن مظاهر الحكم الشوري في الإسلام:

1- أنّ الحاكم في الإسلام لا يبرم أمراً عاماً إلا بعد أن يستطلع أراء الناس وأولي الرأي فيهم خاصة. والإسلام لا يعرف « الحاكم المُلهَم» ولا « الزعيم المسدد» ولا « القائد المعصوم»، الذي يرى ما لا يراه الناس ويبصر ما لا يبصرونه. بل لقد قال يراه الناس ويبصر ما لا يبصرونه. بل لقد قال تعالى في ذم فرعون: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أَرِيكُمْ إِلّا مَا أَرَى تعالى في ذم فرعون: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلّا مَا أَرَى وَمَا أَهَدِيكُمْ إِلّا سَبِيلَ الرَّشَادِ (اللهُ اللهُ عافر: ٢٩



ولو كان لأحد من حقّه أن يزعم الإلهام والاستغناء عن رأي الناس وأهل الاختصاص منهم، لكان هو النبي للنه يُوحى إليه. ومع ذلك فإنّ النبي كان أكثر الناس استشارة لأصحابه، بل وربما نزل عن رأيه لقول أهل الرأي وانَّهى فيهم.

أ- فقد نزل إلى رأي الحباب بن المنذر في معركة

ب- واستشار في غزوة أحد، وكان رأيه أن يبقى المسلمون في المدينة، ورأي أكثر المسلمين أن يخرجوا إلى المشركين، فترك رأيه وأخذ برأي الأغلبية، وذلك كي يرسم لنا منهجاً في احترام الحاكم لرأي الأغلبية.

## ٤- الشورى

ومن مظاهر الحكم الشوري في الإسلام أيضاً:

٢- أنّ الحاكم يُنتقد ويُساءل باعتباره مسؤولاً عن قراراته وسياساته بل ومسؤولاً عمّا يجري في البلاد في ظلّ حكمه.

ولا يعرف الإسلام حاكماً لا يُسأل عما يفعل، وإنما الذي لا يُسأل عمّا يفعل هو الله تعالى وحده، كما لا يعرف الإسلام حاكماً يلتصق بكرسيّ الحكم لا يتزحزح عنه مهما فعل إلا بالموت أو الانقلاب.

أ- فهذا أبو بكر الصديق الله يخاطب الناس قائلاً: « إن أحسنت فأطيعوني وإن أسأت فقوموني».

ب- وخطب عمر بن الخطاب في الناس فقال: «اسمعوا وأطيعوا » حتى قاطعه أحدهم قائلاً: (لا سمعاً ولا طاعة يا عمر)، وكان اعتراض الرجل على أنّ كل واحد من المسلمين أصابه ثوب، وعمر أصابه ثوبان، فاستعان عمر في بابنه عبد الله في الذي بيّن للناس، أنه إنما أعطى حصته لأبيه، وعندها قال الرجل: (الآن السمع والطاعة يا أمير المؤمنين)



## ٥- ضمان الحقوق والحريّات العامة

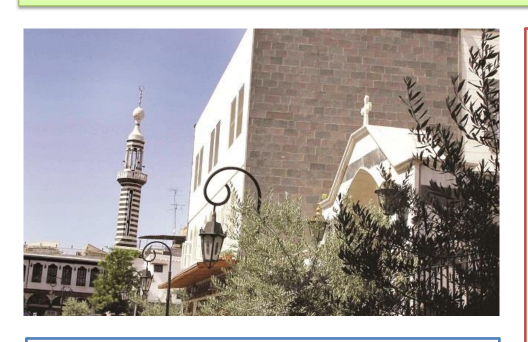




كفل الإسلام لكل مواطن في الدولة الإسلامية الحقوق والحريّات العامة:

فقد قرّر حرمة كلّ مواطن واحترام نفسه وماله وخصوصياته، ومَنعَ الحاكم أو غيره من الاعتداء عليها. ونقتصر هنا على الحديث في الحقوق السياسيّة، حيث كفل الإسلام هذه الحقوق العامة لكلّ مواطن في الدولة، كحقه في إبداء آرائه السياسية ،ونقد السلطة الحاكمة ، والمعارضة السياسية السلمية، وتكوين أحزاب سياسية.

## ٥- ضمان الحقوق والحريّات العامة



وقد كان مجتمع المدينة المنورة النموذج الأمثل للعدل والاشتراك في حقوق المواطنة وواجباتها ، بقطع النظر عن المعتقدات الخاصة للمواطنين، وكانت الصحيفة التي وضعها النبي في أول دستور بشري يؤسس لمفهوم المواطنة على أساس من العدل والأخوة، فوق كل اعتبار عرقي أو طبقي أو ديني، وفق هَدي القرآن الكريم الذي خاطب البشر جميعاً وكرّمهم، وقرّر وحدة أصلهم وربّهم.

#### حقوق غير المسلمين في المجتمع الإسلامي:

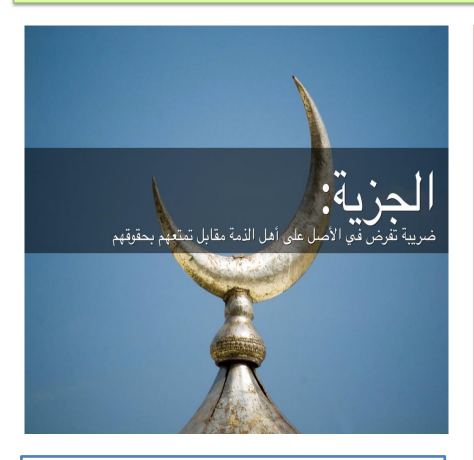
إنّ كفالة الإسلام لحقوق الإنسان الخاصة والعامة لا تقتصر على المسلمين فقط، بل تشمل أيضاً غير المسلمين داخل المجتمع الإسلامي.

۱- فقد قرّر الإسلام حُرمة نفس كل مواطن وماله واحترام خصوصيته.

Y- وحقه في التزام دينه وممارسة شعائره حتى لولم يكن مسلماً، في احترام للتعددية الدينية على قاعدة: (لكم دينكم وليَ دين).

٣- فغير المسلمين في المجتمع الإسلامي لهم ما للمسلمين وعليهم ما عليهم، فيما يتعلّف بالالتزامات والحقوق المدنية.

## ٥- ضمان الحقوق والحريّات العامة



٣- لم تكن الجزية تؤخذ من النساء، والشيوخ المتقدّمين في السن، وذوي الاحتياجات الخاصة، والصغار، والمجانين، والرهبان، والفقير غير القادر مالياً على دفعها.

#### وفيما يخص الجزية المفروضة على غير المسلمين:

1- فإنّ هذه الجزية إنما كانت بمثابة بدل مالي عن حماية الدولة الإسلامية لمواطنيها غير المسلمين، لأن الإسلام لم يكن يلزمهم واجب الدفاع عن دار الإسلام، حتى قال الفقهاء: إنهم إن اختاروا المساهمة في الدفاع عن البلد باختيارهم، تسقط الجزية عنهم.

Y- على أنّ المسلمين بالمقابل يدفعون التزاماً مالياً إجبارياً هو الزكاة، ولكن لما كانت الزكاة ذات دلالة دينية تعبدية تخص المسلمين، فقد أعفى الإسلامُ غيرَ المسلمين منها، وأوجب عليهم التزاماً مالياً تجاه الدولة سمّاه (الجِزية)، مراعاة لمشاعرهم الدينية، فضلاً عمّا في ذلك من تخفيف عليهم، حيث إنّ مقدار الزكاة يفوق مقدار الجزية.

# ٢- العلاقات السياسيّة الخارجيّة



# وتشتمل هذه الوحدة على العناوين التالية:

١- أهم قواعد علاقة الدولة الإسلامية بغيرها من الدول

٢- الجهاد في سبيل الله:
 تعريفه، أهدافه، أخلاقه.



## أوَّلاً: أهم قواعد علاقة الدولة الإسلامية بغيرها من الدول

١- الأصل السلم وليس الحرب

٣- إقرار الحصائة الدبلوماسية

٢- أهميّة العلاقات الدبلوماسيّة

٤- إقرار المعاهداتووجوب احترامها

## أوَّلاً: أهم قواعد علاقة الدولة الإسلامية بغيرها من الدول





#### ١- الأصل السلم وليس الحرب

إن لجوء المسلمين إلى القتال لا يكون بمبادرة منهم، وإنما يكون ذلك لرد العدوان والبغي والظلم

﴿ لَا يَنَهُ مَنَكُرُ اللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَانِلُوكُمْ فِ ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِّن وَيُرَكُمُ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقَسِطُونَ إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ اللَّهُ يَحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ اللَّهُ المُعتَدِنَةِ لِهُ إِلَيْهِمْ المُعتَدِنَةِ لِهُ المُعتَدِنَةِ لِهُ المُعتَدِنَةِ لَا اللَّهُ المُعتَدِنَةُ لَا اللَّهُ المُعتَدِنَةِ لَهُ المُعتَدِنَةِ لِهُ إِلَيْهِمْ أَلِنَّا اللَّهُ عَلَيْكُمُ أَن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ أَن اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُكُمُ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ

#### ٢- أهميّة العلاقات الدبلوماسيّة

شرع الإسلام إقامة علاقات دبلوماسية بين الدولة الإسلامية والدول الأخرى، وأقر تبادل السفراء والممثلين الدبلوماسيين، لما في ذلك من:

أ- منافع وتعاون على ما فيه خير البشرية

ب- وفي ذلك أيضاً فرصة الدعوة إلى الإسلام وإظهار صورته الصحيحة للآخرين.

الدليل: لقد بعث النبي الرسل إلى الملوك والزعماء، وكان كلّ رسول يتكلّم بلسان من يُبعَث إليهم، كما استقبل رسل الدول والقبائل الأخرى وأكرم وفادتهم.

## أوَّلاً: أهم قواعد علاقة الدولة الإسلامية بغيرها من الدول





# ٣- إقرار الحصائة الدبلوماسية والمقصود بذلك: عدم التعرّض لذات المبعوث الدبلوماسي وعدم القبض عليه، حتى لو أخل ببعض قوانين الدولة المُضيفة، وإنّما تُخطر دولته

# ٤- إقسرار المعاهسدات ووجسوباحترامها

بذلك ويُطلب منها استدعاؤه.

شرع الإسلام إبرام الاتفاقيات والمعاهدات بين الدولة الإسلامية وغيرها، وأوجب على المسلمين احترامها، ما دامت معاهدات تهدف السي إحلال السلم الدولي وحفظ الحقوق الإنسانية والتعاون على كلّ خير.

# ثانياً: الجهاد في سبيل الله

#### يأتي الجهاد في الإسلام على معنيين:

1- الجهاد بالمعنى العام: وهو بذل الإنسان أقصى جهده ووسعه في أوجه الخير كنصرة الحق، وإشاعة الخير، ومطاردة الشر، والسعي في طلب الرزق، والتعلم، والعبادة، وتزكية النفس، ومغالبة الأعداء، ومدافعة الشيطان، وتغيير المنكر، كما في قوله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا المنكر، كما في قوله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا المنكر، كما في قوله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا المنكر، كما في قوله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَمُنَكَرَ مَا فَي قوله وَاعْبُدُوا اللهِ عَلَيْ وَجَهِدُوا فِي ٱللهِ حَقَّ لَعَلَيْ اللهِ حَقَّ لَعَلَيْ اللهِ حَقَّ الحج: ٧٧ - ٧٧

7- الجهاد بالمعنى الخاص: فهو القتال في سبيل الله، كما في قوله تعالى: ﴿ الله، كما في قوله تعالى: ﴿ الله، كما في قوله تعالى: ﴿ الله الله وَالله وَلّه وَالله وَاللّه وَالله وَالله وَالله





إنّ أهداف الجهاد في الإسلام أهداف إنسانيّة نبيلة وسامية، لإحقاق الحق ونشر الخير والعدل، ومحاربة الظلم والبغي والعدوان.

• ردّ العدوان ومحاربة الظلم والإفساد

• نصرة المستضعفين في الأرض

• حماية الحقوق والحريّات الإنسانيّة



# أتعلم: الجهاد مصدر الفعل الرباعي (جاهد)، وفي ذلك معنى المفاعلة والمدافعة، وهو ما يؤكّد أنّ الجهاد ليس ابتداء بعدوان، وإنما هو مدافعة لعدوان.

#### ١- ردّ العدوان ومحاربة الظلم والفساد

أن الجهاد في سبيل الله تعالى ليس حرباً عدوانياً يبادر بها المسلمون غيرهم، وإنما هو وسيلة إلى صدّ عدوان الآخرين ورفع ظلمهم ووقف إفسادهم، وإلى حماية الأوطان والأنفس والأعراض والمقدّسات، كما قال تعالى:



#### ٢- نصرة المستضعفين في الأرض

فرض الإسلام على المسلمين نصرة المستضعفين في الأرض، أيا كانوا وحيثما كانوا، وجعل ذلك غاية أوجب على المسلم أن يُقاتل في سبيل تحقيقها، وذلك مما يدل على سمق هذا التشريع وعالميته وإنسانية أهدافه، قال تعالى:

#### ٣- حماية الحقوق والحريات الإنسانيّة

ومن الآيات الكريمة التي توضّح هذا، قوله تعالى :

﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكِهِم بِغَيْرِ حَقّ إِلّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا اللّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللّهِ ٱلنّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَدِّمَتْ صَوَمِعُ وَبِيعٌ اللّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَدِّمَتُ صَوَمِعُ وَبِيعٌ وَصَلَوَتُ وَمَسَاحِدُ يُذْكُرُ فِيهَا اللهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ كَثِيرًا وَلَيْ اللّهُ اللّهِ عَرِيزٌ اللّهَ وَلَيْنَصُرَبُ ٱللّهُ مَن يَنصُرُهُ وَإِن اللّهَ لَقُومِتُ عَزِيزٌ اللّهَ الحريّات الله المجهاد حماية الحريّات الدينية، وتمكين الناس من ممارسة شعائرهم بحريّة تامة.



أتأمل: قدّمت الآية الكريمة الحديث عن حماية معابد الآخرين، على الحديث عن حماية مساجد المسلمين، للإشارة إلى أنّ الجهاد ليس للإكراه على الإسلام، إنما هو لحماية الحريّة الإنسانية والدينية لكل الناس.

صوامع: معابد الرهبان الصغيرة.

بيع: معابد الرهبان الكبيرة.

صلوات: كنائس اليهود.

مساجد: دور العبادة للمسلمين.

كم يشعر المسلم بروعة هذا الدين وعظمته، حين ينظر إلى الأخلاق التي أوجب الإسلام عليه اتباعها في الحرب، إنه دين الأخلاق الإنسانيّة الرفيعة، حتى في تعامله مع أعدائه المعتدين على حرماته.

نعم، إنّ للحرب في الإسلام أخلاقاً سامية، كما أنّ في السلم أخلاقاً سامية، ولا يجوز للمسلم خرقها، ولا يسوّغ له الإسلام مخالفتها، مهما كانت ظروف الحرب التي يخوضها، ومن أهمّ أخلاق الجهاد في الإسلام:

المعاملة الإنسانية للأسرى

احترام الكرامة الإنسانية رد العدوان بمثله

تجنّب قتل المدنيين المسالمين

تجنّب التخريب والإفساد

احترام العهود



ولم يكن الإسلام يوماً ليتعطّش إلى سفك الدماء، أو ليستغلّ عدواناً محدوداً للآخرين ذريعة إلى تدميرهم واحتلالهم والبطش بهم.

#### ١- ردّ العدوان بمثله

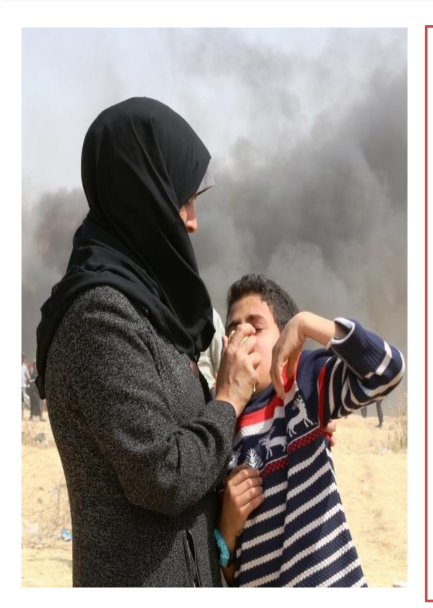
أن الحرب في الإسلام إنما هي ضرورة يلجئه الأخرون إليها، والضرورة تقدّر بقدرها، قال تعالى: فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهُ مَعَ الْمُنْقِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

ولا يجيز الإسلام للمسلمين إذا اعتُدِيَ عليهم، أن يتجاوزوا الحدّ في ردّ العدوان ، بأن:

1- يبالغوا في استخدام القوة في حق من اعتدى عليهم.

۲- أو يتجاوزوا القدر اللازم لرد العدوان، إلى حدّ أن يصبحوا معتدين وظالمين.

٣- أو يصيبوا من اعتدى عليهم ومن لم يعتد عليهم.



#### ٢- تجنّب قتل المدنيين المسالمين

يرفض الإسلام قتل المدنيين في الطرف الآخر المعادي ، مهما كانت الأسباب والمسوّغات، ولو كان يترتب على ذلك استخدام الطرف المعادي أو سرعة حسم الحرب. وقد نفى القرآن الكريم أيّ سبيل للمسلم على هؤلاء، حين قال: فَإِنِ ٱعْتَزَلُوكُمْ فَكُمْ يُقَانِلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَمَ فَمَا جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ۹۰ :النساء: ۹۰



#### ٣- المعاملة الإنسانية للأسرى

لقد سبق الإسلام معاهدة جنيف والمواثيق الدولية ، إلى إرساء مبدأ معاملة الأسرى معاملة إنسانية ، حتى لقد عد القرآن الكريم إكرام الأسرى من صفات الأبرار، وقرن الإحسان إليهم بالإحسان إلى المسكين واليتيم، قال تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ، مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا ﴿ ﴾ الإنسان: ٨

#### ٤- احترام الكرامة الإنسانية

- إنّ أخلاق الإسلام لا تقتصر على معاملة الأحياء من المعادين معاملة إنسانيّة إذا وقعوا في الأسر، بل تمتد لتشمل من مات منهم يقاتل المسلمين بغياً وعدواناً، فالإسلام:
- 1- حرّم التمثيل بالجثث في المعارك، حتى لو كان ذلك رداً على تمثيل الأعداء بجثث المسلمين.
- ٢- وكان الرسول في يأمر بدفن القتلى في المعارك دون أن يسأل أمسلم صاحبها أم كافر.





# وممّا جاء في وصايا أبي بكر و الأمراء الفتح الإسلامي قوله: (ولا تخربوا عِمراناً، ولا تقطعوا شجرة إلا لنفع، ولا تعقِرُن بهيمة إلا لنفع، ولا تحرقن نخلاً ولا تغرقنه)

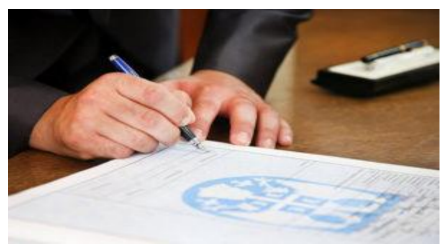
#### ٥- تجنّب التخريب والإفساد

- إنّ من دأب البشر في الحروب أن يستبيحوا كلّ شيء، وأن يدمروا كل شيء، وعجيب هو الإسلام الذي ينهى أتباعه عن الإفساد حتى في الحرب، كما نهاهم عن الإفساد في السلم، فلا يجوز للمسلم في الحرب:
- 1- أن يقطع الشجر ويحرق الزرع ويهدم البيوت بهدف الفساد.
- ٢- ولا يجوز له أن يستعمل أسلحة الدمار الشامل التي تحرق الأرض وما عليها من شجر وحيوان وإنسان.

# ٦- احترام العهود أوجب الإسلام على المسلمين

احترام معاهداتهم مع غیرهم، حتی وإن خالفوهم في الدين والتوحيد، وعد الوفاء بها من مقتضيات التقوى، قال تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَنهَدتُّم مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمُ يَنقُصُوكُمُ شَيُّ وَلَمْ يُظُلِّهِ رُواْ عَلَيْكُمُ أَحَدًا فَأَتِمُّواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَىٰ مُدَّتِهِمٌ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلمُنَّقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهُ







## الوحدة الخامسة

تحديّات معاصرة تواجه الثقافة الإسلامية

إعداد: د موسى معطان د منى رفعت



### مقدمة



واجهت الثقافة الإسلامية منذ أيام الإسلام الأولى، تحديّات كبيرة لفكرتها ووجودها ، ولا تعرض لمثل هذه التحديات .

ما المطلوب منا إزاء هذه التحديّات؟

ذلك يتطلّب منا:

۱- أن نتمستك بثقافتنا وهويتنا

۲- وأن نكون على قدر هذه التحديّات ونواجهها بكفاءة واقتدار.

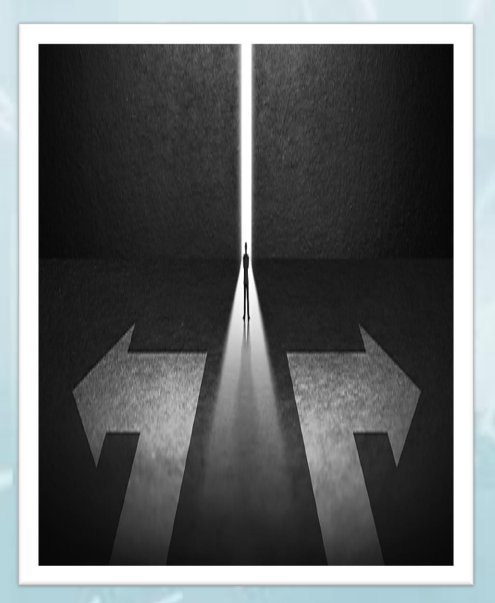


ويمكن الحديث عن نوعين من التحديات من التحديات من حيث المصدر، تواجههما الثقافة الإسلامية:

1- التحديات الداخلية للثقافة الإسلامية: وتتمثّل فيما يواجه هذه الثقافة من داخل المجتمعات الإسلامية، ولن تنهض الأمة من جديد، ما لم تواجه هذه التحديّات، وتعمل على إحداث تغيير داخلي حقيقي.

Y- التحديات الخارجية للثقافة الإسلامية: و تتمثل هذه التحديّات فيما يواجه الثقافة الإسلامية من أعدائها، وذلك سنة من سنن الله تعالى التي لا تتبدّل.

- وَ قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَىٰ يَرُدُّوكُمْ عَن يَالَمُ اللهِ عَن يَالَمُ اللهِ اللهِ عَن يَاللهِ اللهِ اللهِ عَن يَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا
- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِعُواْ نُورَ ٱللَّهِ بِأَفُواَهِهِمْ وَٱللَّهُ مُتِمُّ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ ﴾ الصف: ٨ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ ﴾



أوّلاً: تحديّات داخليّة تواجه الثقافة الإسلامية

الصفحات 157-155

إعداد الدكتورة منى رفعت

### التحديات الداخليّة التي تواجه الثقافة الإسلاميّة:

- ١- إغفال سنن النهوض والتقدم
- ٢- العيش في مشكلات الماضي
  - ٣- الاستجابة لعوامل الفرقة
- ٤- التأثّر بسلوكيّات الغرب وحضارته الماديّة
- ٥- وجود فئة منسلخة من ثقافة الأمة وهويتها

## ١- إغفال سنن النهوض والتقدم





- يسود بين المسلمين ومنذ أن بدؤوا يتأخرون عن ركب الحضارة تمطان:
- الأول: نمط من السلبية، والانتظار، والعجز، والتواكل، والقعود عن العمل وفق سنن الله تعالى في تغيير المجتمعات، والأخذ بأسباب التقدم والتطور المادي والحضاري في شتى المجالات
- والثاني: نمط من المسلمين عندما يندفع الى العمل على النهوض بالأمة واستعادتها ريادتها بين الأمم، يأتي عمل هؤلاء على نحو من الارتجال والبعد عن التخطيط العلمي والسلوك المنهجي، وسرعان ما يخفقون أو ينهزمون أمام الأعداء، الذين يحسنون بدورهم التخطيط وحساب الأسباب والمسببات.

## ١- إغفال سنن النهوض والتقدم



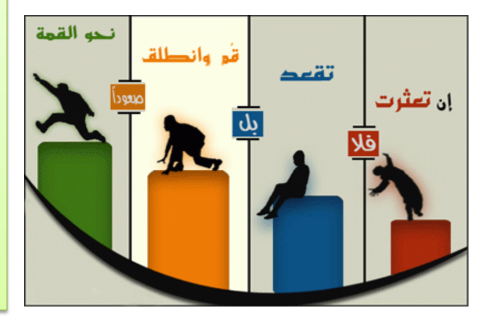
والخطورة تكمن في العقلية التبريرية التي لا تعدم المسوغات الكثيرة لهذا العجز واليأس ولهذه السلبية المقيتة:

1- فهناك الأعداء الذين قد تعلق على شماعتهم وتآمرهم كل إخفاق أو تخلف أو تأخر أو ضعف، وخاصة مع ما يتمتع به الأعداء من تقدم وقوة مادية هائلة ومكر ودهاء.

Y- وهنساك مسن يسزعم أن الله تعسائى سينصر هذه الأمة وسيمكر بأعدائها، حتى لو بقيت على حالها ولم تأخذ بأسباب النصر والتقدم، وينتظر فرجاً لله تعالى مرتقباً وشيكاً، هكذا ، ودون أن يقوم هو بأي شيء للنهوض بنفسه وبالأمة.

# ١- إغفال سنن النهوض والتقدم





"- وهناك من ينتظر أو يبشر بسقوط دول البغي والعدوان، وبانهيار وشيك لمجتمعات الأعداء، بسبب انتشار الرذيلة والأمراض والجرائم فيها، وكأنه إذا سقطت هذه الدول والمجتمعات بهذه السناجة التي يُنظر بها إليها، أنه لن تقوم مقامها دول أخرى كافرة ومعادية، وإنه سترثها الأمة الإسلامية حتماً، حتى لو بقيت على حالها في السلبية والانتظار.

- 4- وهناك من ينتظر المعجزات لحل مشاكل المسلمين، يأتي بها المهدي أو ينزل بها المسيح (عليه السلام).
- الرد على هؤلاء: إنّ القانون الإلهي الحتمي في التغيير لا يمكن أن يتغيّر أو يُحابي أحداً، مسلماً كان أم غير مسلم.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ ۗ ﴾ الرعد: ١١

# ٢- العيش في مشكلات الماضي

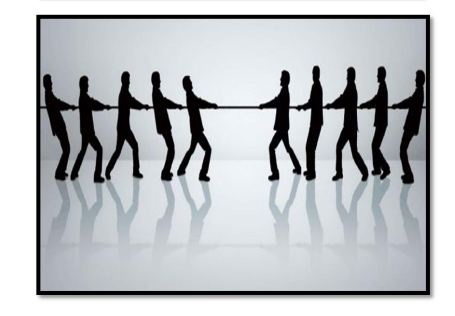


بين المسلمين اليوم، بعض الناس الذين يدأبون على إعادة طرح وإحياء قضايا ومشاكل الماضي وإشكالياته، التي كانت عوامل فرقة شعلت المسلمين في فترات المسلمين في فترات انحطاط وفتن، وفرقت كلمتهم، وذلك مثل:

- (۱) الخوض في قضايا تاريخية واحتدام النقاش والانقسام فيمن كان مصيباً ومن كان مخطئاً، في الفتن التي عصفت بالمسلمين في بعض المراحل التاريخية.
- ويقوم الذين يثيرون هذه القضايا اليوم، ببث الحياة في عوامل الفرقة تلك، وبتصنيف المسلمين اليوم على أساس تصنيفات وخلافات تتعلق بتلك القضايا، ممّا يؤدي إلى تقرقة كلمة المسلمين اليوم كما فرقتها بالأمس.
- (٢) إعادة طرح مسائل فرعية وغير ذات أهمية ، يزعمون أنها تتعلق بالعقيدة الإسلامية ، وهي قضايا كانت تثار بين المسلمين في بعض العصور.
- وهؤلاء يشغلون المسلمين اليوم بمشاكل عفا عليها الزمن، عن مواجهة مشاكلهم المعاصرة والملحة ، كالتأخر والتبعية والاستعمار.
  - قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ تِلْكَ أُمَّةُ قَدُ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُمُ ۗ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ الْبِقِرِةِ: ١٣٤ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ الْبِقِرِةِ: ١٣٤

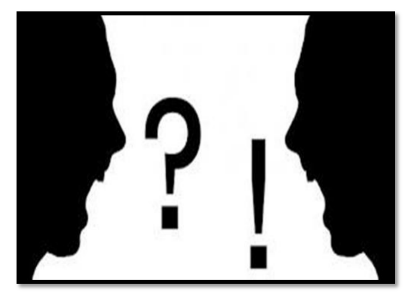
## ٣- الاستجابة لعوامل الفرقة

يوجد في المسلمين اليوم قوميات مختلف، وحركات شعدة، وفرق متعددة، وحتى في داخل كل حركة أو فرقة هناك اجتهادات مختلفة وتوجهات متنوعة.



- الرد الأول: مظلة الإسلام واسعة، تسع جميع المسلمين بشتى طوائفهم وأعراقهم واجتهاداتهم، ولا يجوز لأحد أن يدّعي احتكاره للإسلام وإخراج الآخرين منه، أو أن يزعم أنّ فهمه للإسلام هو الفهم الصحيح دون غيره.
- الرد الثاني: كما علينا أن ندرك أننا كلنا مستهدفون من أعدائنا بشتى فرقنا وحركاتنا وطوائفنا وأعراقنا، وأنّ أهم أهداف العدو هو أن يذكّي الاختلافات والصراعات والنزاعات بيننا، على أساس قاعدته المعروفة: ( فرّق تسند).

## ٣- الاستجابة لعوامل الفرقة





- الرد الثالث: والمشكلة هي في طريقة تعامل بعض المسلمين مع هذه التنوعات، بما يقضي إلى النزاع والصراع، ابتداء من الشتم والتجريح والاتهام بأقسى الألفاظ وأعنفها، بالتجهيل والتفسيق والتضليل والخروج على الثوابت والقطعيّات،... وانتهاء بالصراع العنيف والتفكك والانقسام لنكون بذلك أكبر عون لأعدائنا الذين يسعون إلى محاربتنا من داخلنا وتقريقنا وتقسيمنا.
- الرد الرابع: إنّ علينا أن ندرك أنّ الاختلاف والتنوع العرقي والفكري والاجتهادي والمذهبي بيننا هي أمور طبيعيّة، وسنة الله تعالى في خلقه أن لا يكونوا على شاكلة واحدة، والله تعالى يحكم بين الناس يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون.

## ٤- التأثر بسلوكيّات الغرب وحضارته الماديّة



المسلمين اليسوم -وخاصة فئة الشباب منهم - حمى التقليد الأعمى للثقافة الغربية بقيمها وماديتها، ومن ذلك :



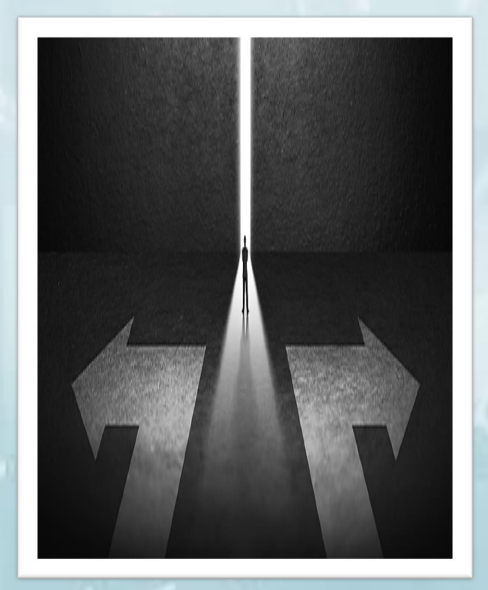
- المثال الاول: تقليد كثير من أبناء المسلمين وشبابهم لأسلوب الحضارة الغربيّة والإنسان الغربي، في طريقة السلوك واللباس والزيّ والأكل، مبتعدين في ذلك عن هدي الإسلام في تميّر المسلم عن غيره.
- المثال الثانى: كما تسود اليوم نزعة استهلاكيّة نهمة في العديد من المجتمعات الإسلاميّة، لكلّ ما تنتجه الحضارة الغربيّة من وسائل ترفيه وكماليات لا داعى لها، مبتعدين في ذلك عن هدي الإسلام في الاعتدال في الإنفاق، وتشجيع العمل و الانتاج، والاعتماد على الذات والموارد الحقيقية للأمة

## ٥- وجود فئة منسلخة من ثقافة الأمة وهويتها



ابتلي المسلمون بفئة من بينهم، قد انسلخت من ثقافتها وهوية أمتها، ورهنت نفسها بثقافة الأعداء، وصارت تفكّر بعقلية غربية عن قيم الأمة وثوابتها.

- حقيقة أمرهم: وهؤلاء هم أداة الاستعمار ورأس حربته الموجهة إلى قلب الأمة، يتكلمون بلسان أعدائنا ويسعون إلى تحقيق أهدافهم ، ويروّجون لتقليد الأعداء بحضارتهم وثقافتهم وأفكارهم، ويحاربون قوى المقاومة والمماتعة في الأمة، ويروّجون للتطبيع والاستسلام الكامل للأعداء، كي نتقدّم ونتحضر كما يزعمون.
- كيف نتعامل معهم؟ يجب علينا أن نحذر من هؤلاء، ومن التأثر بخطابهم، خاصة وأنهم يُظهرون النصح للأمة ويبطنون العداء لها ولهويتها وللإسلام وثوابته، وهم يلقون كلّ الدعم والتأييد السياسي والمالى من الاستعمار وأعداء الأمة.



ثانياً: تحديّات خارجيّة تواجه الثقافة الإسلامية

صفحة 158-165

إعداد الدكتورة منى رفعت

## صور التحديات الخارجية التي تواجه الثقافة الإسلامية:

تتخذ مواجهة الأعداء لثقافتنا الإسلامية صورتين:



الصورة الأولى: المواجهة العسكرية



الصورة الثانية: المواجهة الفكرية



## الصورة الأولى: المواجهة العسكرية



لقد واجه الأعداء الإسلام بالقوة منذ أيّامه الأولى:

١- فواجهت قريش والعرب المسلمين الأوائل بالتعذيب والتقتيل والحروب المتكررة

٢- ودخلت الامبراطوريتان الروماتية والفارسية في مواجهات عسكرية كبيرة مع

ولكنّ الله تعالى يأبى إلا أن يتم نوره، فانتهى ذلك كله بانتصار الاسلام الساحق وبالفتوح الإسلامية الكبيرة.

٣- ثمّ عاد أعداء الأمة ليواجهوها مواجهات شتى كما فى حروب الفرنجة التى أطلقوا عليها مصطلح الحروب الصليبيّة.





## الصورة الأولى: المواجهة العسكرية





٤- وفي حملات التتار من الشرق. وفى الحركة الاستعمارية الغربية الحديثة التي اقتسمت العالم الإسلامي وقسمته في القرن التاسع عشر والعشرين الميلاديين... ثمّ اندحرت هذه الحملات عن العالم الإسلامي بفضل الله تعالى، ثم بمقاومة المسلمين

وإن كانت قد بقيت في بقعة الصراع الرئيسة وهي فلسطين.

٦- وها هم اليوم يعودون ليواجهوا الأمة في حروب همجيّة، فيما يسمّى بالحرب على الإرهاب، أعقبها احتلال جديد لبعض بلاد المسلمين.



## الصورة الثانية: المواجهة الفكرية



لم تقتصر مواجهة الأعداء للأمة على المواجهة العسكرية، بل هناك صورة أخرى، ألا وهي المواجهة الفكرية.

ما هي المواجهة الفكرية ؟؟؟

« هي مهاجمة الأفكار والقيم والمعتقدات والثوابت التسي تقوم عليها الثقافة الإسلامية، بهدف إضعاف أثرها في نفوس المسلمين، وإفقادهم تميزهم واعتزازهم بذاتهم الحضارية، مقدمة لاستعمارهم وإدامة تبعيتهم والسيطرة على ثرواتهم ».



## الصورة الثانية: المواجهة الفكرية



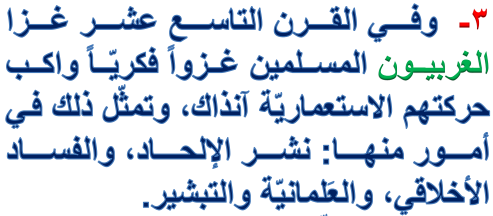
وهذا النوع من المواجهة قديم قدرم الإسلام أيضاً:

التهم الباطلة لتصرف الإسلام بأقسى اللهم الباطلة لتصرف الناس عنه، فاتهمت الإسلام بأنه يقرّق بين الابن وأبيه والأخ وأخيه ، واتهمت النبي بأنه شاعر وكاهن وساحر، وكال اليهود التهم الكثيرة للإسلام وأهله.

Y- ورافقت حروب الفرنجة في القرن الحاد عشر الميلادي، حركة استشراق موجهة، رسمت صورة مظلمة عن الإسلام وأهله، أسهمت في تحريض المسيحيين الغربيين على غزو بلاد المسلمين، وهدفت إلى إضعاف ثقة المسلمين بدينهم وثقافتهم وحضارتهم.



# الصورة الثانية: المواجهة الفكريّة



٤- واليوم تتمثّل المواجهة الفكرية بشكل جديد للاستعمار على كافة الصعد فيما يعرف بالعولمة، وهناك هجوم فكري جديد على الإسلام وأهله لتسويغ الحرب الجديدة والاستعمار الجديد، وذلك باتهام الإسلام والمسلمين بالإرهاب، ومحاربة فكرة الجهاد لديهم.





أفكّر: الغزو الفكري والثقافي أشد خطراً وأبعد أثراً من الغزو العسكري، لماذا؟

### التحديات الخارجيّة التي تواجه الثقافة الإسلاميّة:

- ١- الفلسفة الرأسمالية
- ٢- القلسفات الإلحادية
  - ٣- العَلمانيّة
  - ع- الاستشراق
- ٥- الحرب على الإرهاب
  - ٦- العَولمة

# ١- الفلسفة الرأسمالية (Capitalism)





قامت الحضارة الغربية الحديثة على أساس فلسفة جديدة هي الفلسفة الرأسمالية، وتتصف هذه الفلسفة بصفات ، من أهمها:

#### ١- النظرة المادية

«يقدم الغرب رؤية ماديّة للإنسان والحياة، تقدّس المال والانتاج، وترى الهدف الأسمى في الحياة هو تحقيق الإنسان لمتعه ورغباته وشهواته، مع إقصاء شامل لكلّ الأخلاق والقيم والمعايير والمعاني الدينية والإنسانية».

# (Capitalism) الفلسفة الرأسمالية





#### ٢- النزعة الاستعمارية

الرؤية: «يرى الغرب أنّ الإنسان الغربيّ أرقى أنوان أنواع الإنسان ، وأنّ ثقافته أفضل الثقافات، وحضارته هي نهاية التاريخ، وغاية ما انتهى إليه التطوّر البشري، وأقصى ما وصل أو يمكن أن يصل إليه الإنسان».

النتيجة: « وقد مهدت هذه الرؤية الاستعلائية لاستعمار الآخرين، فإذا كاتت الحضارة الغربية هي الحضارة الأفضل والأرقى – كما يقولون – فإنه ينتج عن ذلك أنّ لها وحدها حقّ قيادة المجتمعات البشرية الأخرى والسيطرة عليها ولو بالقوة، وليس للآخرين ثقافاتهم وهويتهم واستقلالهم، وإنما على الآخرين دائماً أن يكونوا تبعاً وخدماً لهذه الحضارة، وأن تكون ثرواتهم في خدمة إنسانها وتحقيق رغباته، وبلادهم أسواقاً استهلاكية لمنتجاته.»

# (Capitalism) الفلسفة الرأسمالية



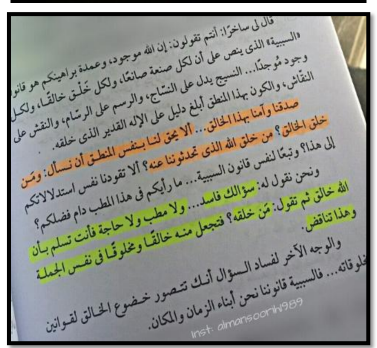
#### موقف الإسلام من الرأسماليّة:

- الإسلام يرفض هذه الفلسفة وما ينتج عنها من آثار مدمّرة على الإنسان.
- ويرفض النظرة المادية البحتة للحياة، ويعلى من شأن الأخلاق والقيم والروح.
- وينظر إلى البشر كلهم نظرة أخوة وتكريم على اختلاف أجناسهم، وأعراقهم، وألوانهم، وأديانهم.
- ويرفض الاستعمار وتسلّط الإنسان على أخيه الإنسان وظلمه له، ويدعو إلى مقاومة كلّ قوى البغي والاستكبار والعدوان.

# (Atheism) الإلحاديّة - ٢



انتشرت في العصر الحديث فلسفات مختلفة تقوم على الإلحاد ومحاربة الدين، وغزت هذه الأفكار بلاد المسلمين وعقول أبنائهم فترة من الزمن ، ثمّ انحسرت عنهم، ومن هذه الفلسفات: الماركسيّة.





# Y ـ الفلسفات الإلحاديّة (Atheism)

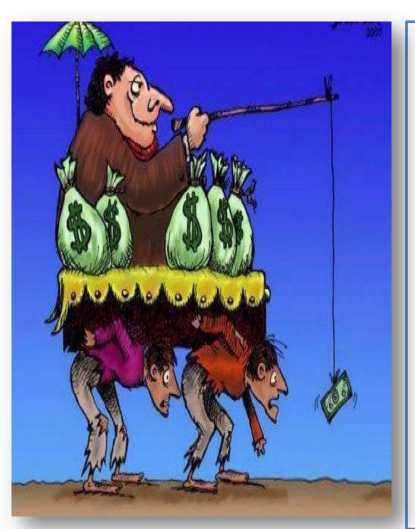


- الإلحاد والماديّة.
- وأفكار اشتراكية مثل: الصراع الطبقى، وانتصار الطبقة العاملة، وإلغاء الملكية
- وقد أسس أتباع الماركسية دولة اشتراكية قوية كانت تعرف باسم الاتحاد السوفييتي، ما لبثت أن ضعفت وانهارت وانقسمت في نهاية الثمانينات من القرن الماضى، وانتهت معها فلسفتها.





# (Atheism) الإلحاديّة - ٢



- وكان أخطر ما في هذه الفلسفة شعارها الإلحادي: (الدين أفيون الشعوب) بمعنى أنه المخدر للطبقات الكادحة للرضى بالأمر الواقع، وعدم قيام أية ثورة ضد الرأسماليّين في المجتمع.
- ومنشأ هذا الشعار والفكرة: ممارسات رجال الدين الخطأ في أوروبا في بداية الثورة الرأسمالية، حيث استغلّهم رجال الإقطاع والرأسماليون لإسكات الطبقات المظلومة في المجتمع، فكانوا يطلبون من هذه الطبقات المجتمع، فكانوا يطلبون من هذه الطبقات الصبر على الظلم وانتظار الجزاء الأخروي عند الله تعالى، مما دعا رجال الإصلاح في الغرب لأن يثوروا على رجال الدين بطرق مختلفة، يجمعها إعلان الإلحاد بكلّ الأديان.

# (Atheism) الإلحاديّة - ٢

جاء رجل إلى النبي فقال: يا رسول الله أرأيت إن جاء رجل يريد أخذ مالي؟ قال: فلا تُعطِهِ مالك، قال: أرأيت إن قالني؟ قال: قال: قال: أرأيت إن قتلني؟ قال: فأنت شهيد. قال: أرأيت إن قتلنه؟ قال: هو في النار.



موقف الإسلام من هذه الفلسفة: إنه مما لا شك فيه أن وقوف رجال الدين في أوروبا إلى جانب الإقطاع والرأسماليين، هو أمر لا يقره أي عاقل، إلا أن استغلال ذلك لضرب الأديان كلها، هو أمر مرفوض وغير مبرر، والإسلام لم يكن في يوم من الأيام مخدراً للشعوب ولا ناصراً للظلمة ، ولا كان في يوم من الأيام دين خمول وكسل واستسلام، بل هو دين الجهاد والتحرر الكامل من كل ألوان الظلم والاستعباد والاستبداد، ولنتأمل واحداً من أحاديث النبي ﷺ التي تبين مدى الروح الجهادية التي يبثها الإسلام في أتباعه، في رفض كل عدوان وظلم واستكبار.







### "۲- العَلمانيّة (Secularism)



#### Secularism

- The English word secular derives from the Latin word saeculum, meaning "this present age", "this world" of change as opposed to the eternal "religious world".
- It is defined as "the liberation of man from religious and metaphysical tutelage, the turning of his attention away from other worlds and towards this one."

مصطلح العَلمانيّة ليس نسبة إلى العلم:

وقد شاعت اللفظة العربية في العالم العربى بكسس العين (العِلماتية)، بما أوحى بنسبتها إلى العِلم، ربّما لتسهيل قبول هذا المصطلح في العالم الإسلامي، من خلال الإيصاء بانبثاقه عن العِلم وعدم معارضته للدين، وكان الأولى أن يُترجم إلى كلمة عربيّة أخرى، مثل (اللادينيّة) أو (الماديّة)، منعاً لهذا الالتباس.

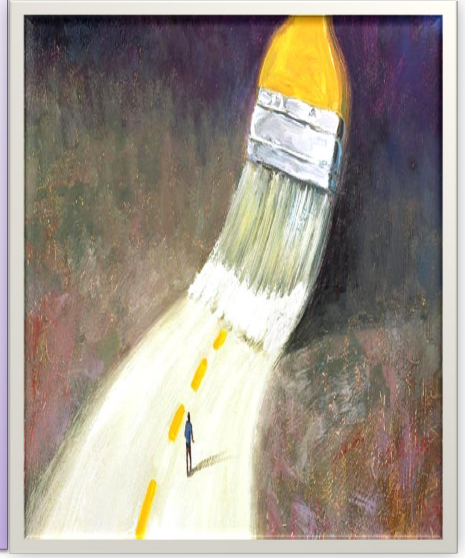
لم تجد العلمانية صعوبة في شق طريقها في المجتمعات الغربية، حيث استقبلتها هذه المجتمعات بالقبول، وذلك يعود إلى سببين رئيسين، وهما:

١- تسلّط الكنيسة ورجالها: حيث تسلّط رجال الكنيسة في الغرب في القرون الوسطى على المجتمعات الأوروبيّة، واضطهدوا العلماء ودعاة النهضة والإصلاح، وكبتوا الحريات، وحجروا على العقول، وتحالفوا مع رجال الإقطاع والأمراء ضد الشعوب، بل لقد تعدوا على سلطة الله تعالى واحتكروا غفران الذنوب. ومن هنا وقع ذلك الصراع المرير ما بين رجال النهضة والإصلاح من جهة، وانتهت المعركة بهزيمة رجال الدين والإقطاع، وهكذا حبست المجتمعات الأوروبية الدين داخل جدران الكنيسة، وفرضت على الكنيسة عدم التدخل في الحياة العامة.



# ٢- خلق النصرانية من التشريعات الدنيوية التفصيلية:

- إنّ النصرانيّة ديانة روحية ، جاءت لتصحح الانحراف الذي أحدثه اليهود عندما أغرقوا في الماديات.
- وليس في النصرانية تشريعات تنظم جوانب الحياة المختلفة من سياسة واقتصاد وغيرها.
- وهو ما أحدث فراغاً تشريعياً ، أفسح المجال لرجال الإصلاح أن يملؤوه بوضع التشريعات للحياة العامة وفق عقولهم وتجاربهم ورؤيتهم المادية، بعيداً عن الدين.



#### عوامل انتقال العلمانية إلى العالم الإسلامي



#### استيراد فكرة العَلمانية من الغرب:

- العلمانية واحدة من أخطر الأفكار التي اجتاحت العالم الإسلامي، وأثرت في عقول كثيرين، حتى قامت نظم علمانية حاكمة، تحتكم لقوانين الآخرين ونظمهم وتتبع رؤيتهم المادية، وتستبعد أحكام الإسلام وتشريعاته.
- واستيراد فكرة العلمانية إلى المجتمعات الإسلامية ، كان خطأ فادحاً، لاختلاف البيئة والظروف التي نشأت في ظلها في الغرب في العصور الوسطى، عن ظروف العالم الإسلامي وعن طبيعة الإسلام والمجتمعات الإسلامية، من ذلك:



أولاً: أنّ الإسلام لم يعاد العلم يوماً، ولا يوجد مذهب أو دين يدعو إلى العلم ويشجعه مثل ما فعل الإسلام، ولا يوجد في الإسلام طبقة دينية تتمتع بسلطة وامتيازات دينية على الناس، تحتكر فهم الدين وغفران الذنوب ومحاكمة التفكير الحرّ.

ثانياً: أنّ الإسلام فيه تشريعات تشمل جميع نواحي الحياة : الاقتصادية، والسياسية، والاجتماعية، والروحية ، وله رؤيته المتميّزة للكون والإنسان والحياة، وهي رؤية تقوم على أساس المرجعيّة الدينيّة والأخلاقيّة المتجاوزة لحدود المادة.

فالعَلمانية تتناقض مع الإسلام، إذ الإسلام منهج حياة شامل، فهو عقيدة وشريعة، دين ودولة، آخرة ودنيا، ولا يجوز الاكتفاء بجانب الطقوس الشعائرية فيه وترك تشريعاته ورؤيته في جوانب الحياة المختلفة. قال تعالى: « وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَت فِي هُمُ الْكَفِرُونَ » (سورة النساء ، ٤٤)

### ٤- الاستشراق (Orientalism)



الاستشراق هو: «حركة غربية نشات في العصور الوسطى، لدراسة الأوضاع الفكرية والنفسية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية لأهل الشرق».

ويهدف المستشرقون إلى تحقيق ثلاثة أهداف رئيسة من الاستشراق، هي:

#### أولاً: خدمة الاستعمار

من أهم أهداف الاستشراق وأسباب نشأته، تمكين القوى الاستعمارية من السيطرة على المسلمين وبلادهم وثرواتهم، حيث كان الاستشراق ولا يزال، يقدّم للدول الاستعمارية معلومات ودراسات ومعارف عن المسلمين واستراتيجيّات التعامل معهم وكيفيّة واستراتيجيّات التعامل معهم وكيفيّة السيطرة عليهم.

### ع- الاستشراق (Orientalism)



ثانياً: إشعار المسلمين بالدونية

يسعى المستشرقون إلى إشعار المسلمين بالدونية، والانبهار بالغرب ومعارفه وتقدّمه وعلومه، مقدمة لجعل المسلمين تابعين للغرب مستسلمين لسياساته خاضعين لمخططاته، ومن الأفكار التي حاول الاستشراق تكريسها في هذا الصدد:

- إيهام المسلمين أنّ العربي متخلّف بطبعه.
- أو أنّ العربي ينزع بطبعه إلى التفكير العاطفي بخلاف الغربي الذي ينزع إلى التفكير العلمي والعقلاني.
- أو أنّ العربي يميل بطبعه إلى التفكير الفوضوي بخلاف الغربيّ الذي يميل إلى التفكير المنظم.
- أو أنّ العربي يميل بطبعه إلى الاعتقاد بالغيبيّات غير المعقولة، والغربي يميل إلى التفكير الواقعي، وهكذا.
- وأوهموا المسلمين بوجود هذه الصفات فيهم، وأنها صفات أشبه بالصفات الوراثية خلقت وتخلق معهم ولا يمكن التخلّص منها، ولا سبيل للمسلمين والحالة هذه، إلا أن يقلّدوا الغرب في قوانينهم وأعرافهم وتصوّراتهم من أجل أن يحظوا بالرقي والتقدم.

### ٤- الاستشراق (Orientalism)

#### • ثالثاً: التشكيك بالإسلام وهوية الأمة

يسعى المستشرقون إلى تشكيك المسلمين بمعتقداتهم وتاريخهم وقديمهم، لإبعدادهم عنها وإضعاف أثرها في نفوسهم، ومن مظاهر ذلك:



- تشويه الإسلام بإظهاره ديناً غير صالح للتطبيق في هذا العصر،
   و أنه إنما انتشر بالسيف والإكراه، أو أنه ثورة طبقية من الفقراء على الأغنياء، أو أنه دين الإرهاب.
- تشويه صورة النبي الكريم بي بإظهاره رجلاً شهوانياً مزواجاً، أو أنه إنما اخترع الإسلام لأطماع دنيويّة في الرئاسة والسلطة.
- التشكيك بالقرآن الكريم، بادعاء أنه من تأليف النبي ، أو بادعاء أنه أخذه عن أهل الكتاب، والطعن في أحكامه وتشريعاته وصلاحيته للتطبيق.
- تشويه التاريخ الإسلامي، وتصويره على أنه تاريخ فتن وقتل وصراعات داخلية وتنازع على السلطة، وسيطرة على الشعوب الأخرى.
- مهاجمة اللغة العربية الفصيحة، بالدعوة إلى كتابتها بحروف لاتينية، أو الدعوة إلى استبدالها بالعامية، بزعم أنّ الفصيحة لغة صعبة وقديمة لا تواكب التطورات العلمية والاجتماعية المعاصرة.
- وهي تشكيكات لا تقوم على أساس علمي، وليست ناتجة عن دراسة موضوعيّة نزيهة، وإنما هي نتائج مرسومة سلفاً ، دافعها الحقد والانحياز وخدمة الأهداف الاستعماريّة.

### ع- الاستشراق (Orientalism)



#### • الاستشراق اليوم

إنّ الصورة البدائية للاستشراق لم تعد هي السائدة الآن، فلا يقوم المستشرق اليوم بحرم أمتعته وكتبه وأقلامه وأوراقه في رحلة تستمر شهوراً أو سنوات، يعيش فيها بين العرب والمسلمين، ويدون ملحوظاته لينشرها في مؤلفاته.

لقد انتهى الاستشراق بصورته التقليديّة، وتحوّل إلى مؤسسات ضخمة ذات إمكانيّات كبيرة تملك الوسائل الضخمة والتمويل الهائل، وتتخصص في:

1- دراسة ومراقبة تطوّر المجتمعات الإسلاميّة ورصد التغيّرات الاجتماعيّة والدينيّة والسياسيّة والاقتصاديّة فيها.

٢- وتحديد الطريقة المناسبة للتعامل معها.

#### وتتمثّل هذه المؤسسات في:

١- مراكز استطلاع الرأي.

Y- ودوائر الأبحاث المتخصصة بدراسات الشرق الأوسط في الجامعات.

"- والمؤسسات الاستراتيجيّة المستقلّة أو التابعة لمراكز اتخاذ القرار في الغرب.

كما أصبح العاملون في مؤسسات الاستشراق الحديثة أكثر تخصصاً ودقة في دراستنا ودراسة تفكيرنا وتراثنا ومعارفنا وحياتنا.

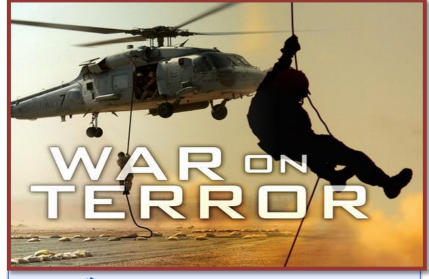
### ع- الاستشراق (Orientalism)



تمول بعض الدول المتقدّمة اليوم مشاريع كثيرة في بلاد المسلمين، وأحياناً تحت مسميّات مثل: البحث العلمي، أو نشر الديموقراطيّة، أو النهوض بمكاتسة المرأة ، أو الرقي بالمستوى الصحى أو التعليمي، ونحو ذلك.

ولا شك أن بعض هذه المشاريع مشبوه، وذو طابع استشراقي استخباراتي ، يزود الجهات المموّلة بمعلومات دقيقة عن مجتمعاتنا، لا تتعلَّق بالغرض المعلن للمشروع، وللأسف فقد تمّ استقطاب ثُخَب عربيّة مثقّفة أو متخصصة في مجالات معيّنة للقيام بهذه المشاريع، من خالال الإغراءات المادية التي تقدم لهم، دون أن يتنبّه وا للغرض الحقيقى منها

### ٥- الحرب على الإرهاب



لقد ازدادت حدة المواجهة بين المسلمين والدول الاستعمارية بعد انهيار الاتحاد السوفييتي وبعد أحداث الحادي عشر من سبتمبر، وهو ما نتج عنه عودة الاستعمار بشكله السافر إلى بلاد المسلمين، وازدياد الهجمة على الإسلام وأهله.

- والملحوظ عبر التاريخ أنّ الاستعمار كان دائماً يُسوّغُ حروبه واعتداءاته بمسوّغات (منطقيّة أو أخلاقيّة أو حتى دينيّة)
- فالذين شنوا حروب الفرنجة زعموا أنها حروب دينية لتحرير المقدسات المسيحية ولإنقاذ المسيحيين في الشرق.
- وكانت مسوّغات الاستعمار في القرن التاسع عشر أخلاقية بهدف إنقاذ شعوب الشرق من التخلّف ومن استبداد الدولة العثمانية لل إنّ مصطلح « الاستعمار» نفسه، مصطلح مضلل، يحمل تبريراً أخلاقيا ، وكأنّ المستكبرين قد جاءوا إلى بلاد خراب لهدف نبيل وهو عمارتها ومساعدة أهلها، وذلك ادعاء كاذب من كلّ وحه

#### ٥- الحرب على الإرهاب



وبالتالي فالحروب الجديدة على المسلمين، هي حروب لخدمة الإنسانية وللمحافظة على تقدمها وعلى منجزاتها كما يزعمون.

وآخر المسوغات لهجمة الدول الاستعماريّة الحديثة على المسلمين هو ما بات يسمى بمحاربة الإرهاب وهو مسوغ حاضر عند كل حرب أو هجمـة يقـوم بهـا الاستعمار في بلاد المسلمين. فقد رسمت الدول الاستعمارية صورة قاتمة عن الإسلام والمسلمين، وهي صورة ارهابيين متخلفين، يسعون إلى تدمير الحضارة الإنسانية بأساليب همجيّة.

### ٥- الحرب على الإرهاب



ولتحديد الموقف الفكري الصحيح من دعوى الصحيح من دعوى المحرب على الإرهاب، ينبغي التأكيد على الآتى:

1- ينبغي أن لا يغيب عن أذهاننا ووعينا، أن مقاومة المعتدين والدفاع عن مصالح الأمة، هو حق للشعوب المستضعفة، تشرّعه وتكفله كافة الأديان والشرائع والفلسفات والمواثيق الدولية والقوانين الوضعية.

Y- يجب أن نرفض، وبكل وضوح وجرأة ، ممارسة بعض المسلمين التي لا تنسجم مع تعاليم الإسلام، بل ولا تتفق مع أخلاق الجهاد وأهدافه وسبله.

٣- علينا أن نعرض الإسلام للعالم على حقيقته، دين الرحمة والسلم والتسامح والمساواة والأخوة البشرية، وأن نتوجه إلى العالم كله بهذه الحقيقة.

3- يجب السعي إلى تحديد مفهوم الإرهاب، والتمييز بينه وبين حق الدفاع عن النفس ومقاومة المعتدين. وليس هناك حتى اللحظة تعريف دولي متفق عليه للفظة الإرهاب. ومن الملاحظ أنّ كثيراً من الدول الاستعمارية ترفض حتى اللحظة كل الدعوات لتحديد المقصود بمصطلح الإرهاب، وذلك كي يبق هذا المصطلح فضفاضاً مطاطاً، يتسع لتسويغ كل حرب تشنها هذه الدول المستكبرة ضد كلّ من يقف في طريق مطامعها.



### ٦- العَولمة (Globalization)



برز الحديث عن العولمة بشكل واضح أواخسر القرن العشرين، واليوم تعتبر العولمة من أكثر المفـــاهيم و المصطلحات تداولاً في العالم.

ورغم كثرة استعمال مصطلح العولمة ، فقد بقي الاتفاق على تعريف محدد وواضح له أمراً صعباً، وتضاربت المواقف من العولمة في اتجاهين رئيسين:

### أولاً: تعريف العولمة

#### الاتجاه الأول:

يرى في العولمة مرحلة طبيعية من مراحل التطور البشري، نتجت عن تطور الثورة المعلوماتية والتقنية للاتصالات والمواصلات، حيث يعرف أصحاب هذا الاتجاه العولمة بأنها:

«اتجاه تاریخی نحو انکماش العالم والتفاعل والتاثیر المتبادل بین المجتمعات البشریة، السی حد تنوب معه الحدود الجغرافیة والاقتصادیة والثقافیة والسیاسیة بین هذه المجتمعات، ویصبح البشر علی هذه الأرض وکأنما هم سکان قریة صغیرة».

### أولاً: تعريف العولمة

#### الاتجاه الثاني:

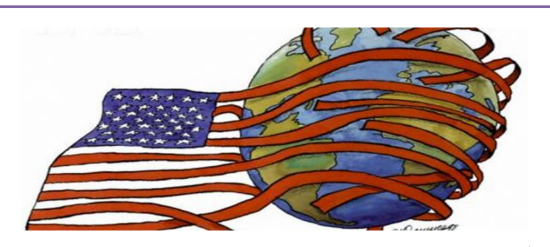
يرى في العولمة أسلوباً لهيمنة الدول القوية على الدول الضعيفة والفقيرة، حيث يعرف أصحاب هذا الاتجاه العولمة بأنها:

«نمط سياسي اقتصادي ثقافي غربي، خرج بتجربته عن حدود الجغرافية، ليفرض نفسه وهيمنته على الآخرين، فهي وجه جديد لاستعمار وإمبريالية قديمة».





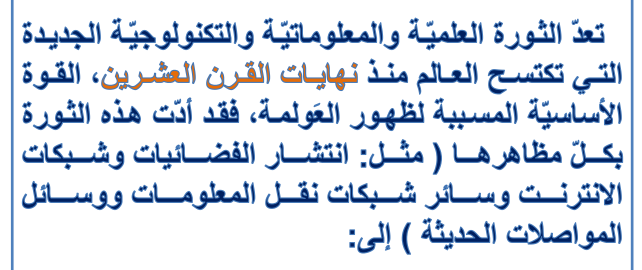
#### التوفيق بين الاتجاهين:



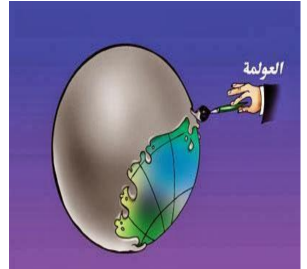
يمكن التوفيق بين الاتجاهين بأن يُقال:

إنّ العولمة هي حقبة تاريخيّة في سياق التطوّر البشري، بسبب الثورة التكنولوجيّة الهائلة (الاتجاه الأول)، ولمّا كان الغرب وعلى رأسه أمريكا، هو الذي يمتلك حصة الأسد من هذه الثورة والقوة، فإنه بلا ريب سيستخدمها لمصالحه الخاصة، في المجالات الاقتصاديّة والسياسية والثقافية وغيرها (الاتجاه الثاني)، وبذلك يصدق القول بأنّ العولمة إنما تعني (الأمركة) بكلّ ما تحمله هذه الكلمة من أبعاد ودلالات، وذلك وصفاً للحالة القائمة، إلى أن تنتقل مجتمعاتنا إلى دائرة الفعل والأخذ بأسباب القوة والتقدم.

### ثانياً: نشأة العولمة



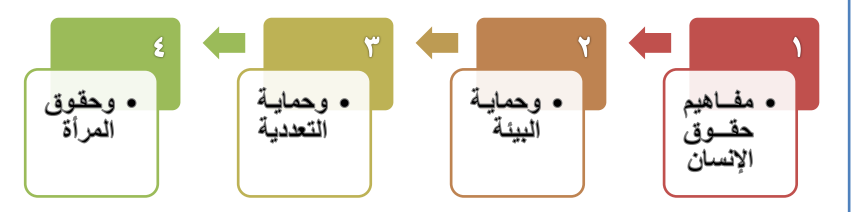
- ١ انكماش العالم
- ٢ ـ وذوبان المسافات
  - ٣- وسقوط الحدود
- ٤- وحصول التقارب الزماني والمكاني بين الشعوب.
- وعملت على تسهيل حركة انتقال الأفراد ورأس المال والسلع والخدمات والمعلومات والأفكار والمفاهيم والأذواق، فيما بين الأمم والثقافات والمجتمعات.



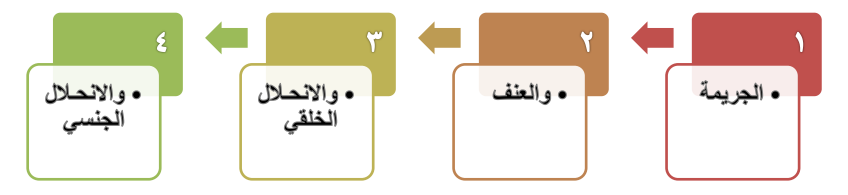


### ثانياً: نشأة العولمة

وهكذا تحوّلت بعض المفاهيم إلى قيم إنسانيّة مشتركة مثل:



ومن ناحية أخرى فإنّ بعض الأمراض الاجتماعيّة قد صارت هي الأخرى أمراضاً كونية مثل:



وهو ما لم يكن ليوجد، لولا وجود هذه التقنيّة العالية في مجال الانتقال والاتصال.

# ثالثاً: مجالات العَولمة

العولمة السياسية

العولمة الإعلامية

العولمة الأمنية

العولمة الاقتصادية

العولمة الثقافية

للعولمة مجالات عديدة تتجلّى آثارها فيها، منها:

لكن التركيز يجري عادة على كل من العولمة الاقتصادية والعولمة الثقافية ، كونهما أكثر تلك المجالات تأثيراً في حياتنا.

#### ١- العَولمة الاقتصادية

وهي أكثر مجالات العولمة اكتمالاً وتحققاً، ومن أهم مظاهرها:

# أوّلاً: ظهور شركات عالميّة ومؤسسات اقتصاديّة دوليّة موجّهة

- تتميز العولمة الاقتصادية بظهور الشركات العملاقة العابرة للحدود المتعددة الجنسيات، وبظهور المؤسسات الاقتصادية الدولية، مثل: صندوق النقد الدولي، والبنك الدولي، ومنظمة التجارة العالمية.

- وتسعى الشركات متعددة الجنسيات إلى تحقيق أكبر قدر ممكن من الربح والسيطرة الرأسمالية للدول الغنية على الدول الفقيرة، من خلال ضمان انتقال من الدول الفقيرة إلى المركز الصناعي في الغرب بأسعار زهيدة، وضمان وصول منتجاتها إلى أسواق المستهلكين في الدول الفقيرة بالسعر الذي تريده.

- وهنا يأتي دور المؤسسات الاقتصادية الدولية في الضغط على الدول الضعيفة، لإزالة أية تشريعات أو ترتيبات وطنية تعيق الانتقال المتبادل للسلع المنتجة وللمواد الخام، أو تهدف إلى توفير الحماية للمنتجات الوطنية.





#### ١- العَولمة الاقتصادية

#### ثانياً: تهميش دور الدولة الاقتصادية

- تشكّل المؤسسات الاقتصادية الدولية العنصر الحاكم في العولمة الاقتصادية ، وهي تقوم بفرض قواعد وسياسات اقتصاديّة على الدول الضعيفة، تهدف إلى تهميش دورها، وتسهيل سيطرة الدول القوية على اقتصادها.
- وعلى سبيل المثال: تنامي دور صندوق النقد الدولي وصلاحياته من خلال المساعدات والقروض، حيث يقوم بربطها بشروط تقلص من الدور الاقتصادي للدولة، مثل المطالبة بالخصخصة وإزالة القيود الجمركية الحامية للسلع الوطنية، والتحكم في عمليات التنمية التي تتم في هذه الدول.
- وقد أدى تهميش الدور الاقتصادي للدول النامية ، الى آثار سيئة مثل: ضعف اقتصادها وتبعيتها للدول الغنية، وتراجع دخل الفرد، وزيادة نسبة البطالة والفقر.





#### ١- العَولمة الاقتصادية

#### ثالثاً: الخصخصة

- تعريف الخصخصة: وهي انتقال ملكية مؤسسات القطاع العام (الدول) إلى القطاع الخاص (الشركات والأقراد)، وهي من الشروط التي تفرضها المؤسسات الاقتصادية الدولية على الدول الذاء أه
- فوائد الخصخصة: يرى بعضهم أنّ خصخصة مؤسسات القطاع العام، تعود بالفائدة على المجتمع: فهي تقضي على الفساد المستشري داخل هذه المؤسسات، والمحسوبيات والرشاوى، والاجراءات الروتينية المعقدة، التي تقتل أي سعي نحو التطور والازدهار.



- مخاطر الخصخصة: ورغم وجاهة هذا الرأي ، فإنه قد تجاهل مخاطر الخصخصة على الدول النامية، حيث تؤدي إلى :
  - ١- انتقال أصول الشركات والمؤسسات الوطنية إلى مستثمرين أجانب وشركات عابرة للقارات.
- ٢- كما تؤدي إلى إهدار حقوق العمال وسائر الشرائح الاجتماعية الضعيفة، والتي غالباً ما تحظى بالرعاية من مؤسسات الدولة لضمان حد أدنى من التعليم والرعاية الاجتماعية والصحية وغير ذلك.

#### ٢- العَولمة الثقافية

من أهم مظاهر العولمة الثقافية:

#### أولاً: تعميم النمط الثقافي الغربي

إن نزعة الهيمنة لدى الغرب جعلت العولمة الثقافية تحمل في طياتها نوعاً من الغزو الثقافي، الذي يسعى إلى تنميط العالم وتشكيله وفق الرؤية والثقافة الغربية والأمريكية، التي باتت تستخدم آخر ما توصلت إليه التكنولوجيا في مجال الدعاية والنشر والإعلام، لتقديم أمريكا للعالم على أنها نهاية التطور، الذي على جميع شعوب العالم تقمص رموزه ومظاهره واتباع طريقته في الحياة



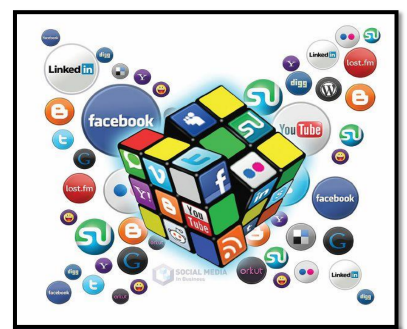


#### ٢- العَولمة الثقافية

#### ثانياً: تسطيح الثقافة

أي: تهميش دور القيم والأفكار والأديان والهوية الثقافية الحقيقية، وأصبحت الثقافة - لأي شعب - تعني: جملة الهوايات الرياضية، وأنماط التسرات الشعبي المتعلق باللباس التقليدي وبأصناف الطعام، وتم إشغال العالم كله ببرامج التسلية، وفق ما بات يُعرف بالثقافة الشبابية وغيرها، ويتم هذا التسطيح والأغنية الشبابية وغيرها، ويتم هذا التسطيح بوسائل غاية في الإغراء والإثارة، ومن خلال شاشات التلفاز، التي لا يخلو منها بيت، وتُبت على مدار الساعة.

في حين تعاني أكثر فضائياتنا العربية من غياب الرؤية، ومن فقدان الهوية والانتماء، مفضلة صناعة المتعة على أي شيء آخر، بل لقد أسهمت المتعة أكثر فضائياتنا العربية في الخضوع لرموز الثقافة الغربية والانبهار بها.





### رابعاً: الفرق بين عالميّة الإسلام وعولمة الغرب







# عالمية الإسلام هي دعوى للمجتمع البشري كي يلتقي على أسس إنسانية مشتركة، تتمثل في:

- ١- نشر المبادئ الأخلاقية
- ٢- والحفاظ على الكرامة الإنسانية وحقوق الإنسان
  - ٣- والمساواة وإقامة العدل بين الناس
- 3- والتعددية واحترام الثقافات والخصوصيات للمجتمعات البشرية لأن اختلاف هذه الثقافات سنة الهية، كما قال تعالى:

يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكَرِ وَأُنثَىٰ وَجَعِلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِيَعَارَفُوا إِنَّا أَكُم مَن ذَكَرِ وَأُنثَىٰ وَجَعِلْنَكُمُ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرُ لِيَعَارَفُوا إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرُ

#### أمّا عولمة الغرب فهي تمثل:

تسلط الغرب على المجتمعات البشرية بفرض عاداته ومفاهيمه ، التي تتضمن الكثير من الانحرافات التي يرفضها العقل السليم ، وتنطوي على استغلال وقهر الإنسان من جانب الشركات العالمية الكبرى، التي لا هدف لها إلا الربح على حساب القيم والأخلاق والمعتقدات.





#### أوّلاً: التعامل مع إيجابيات العولمة

ليس كل ما أفرزته العولمة شراً يجب محاربته، فهناك جملة من المفاهيم التي أصبحت قيماً إنسانية مشتركة ، وقد سبق الإسلام إلى المناداة بها، مثل:

- ١- مفاهيم حقوق الإنسان
- ٢- والحريات الدينية والسياسية والشخصية في إطار
   القانون
  - ٣- وحقوق المرأة
  - ٤ وحقوق الأقليّات
  - ٥- والتعددية السياسية
  - ٦- ومشاركة المواطن في صنع القرار وبناء البلد.
    - ٧- وحماية الشرائح الضعيفة في المجتمع.
- ٨- وحلّ المنازعات الدولية بالطرق السلميّة ما أمكن.





#### وواجبنا في هذا الصدد:

- ١- إحداث تنمية حقيقية للإنسان والمجتمع في جميع المجالات السياسية والفكرية والاقتصادية
   ٢- وتشجيع الأنظمة السياسية على الشروع بتحول
  - أ- السلوك الديمقراطي

حقیقی نحو:

- ب- ونحو إشراك المواطن في إدارة الحياة وصناعة القرار
  - ت- وتشجيع التفكير الإبداعي والفعل الإبداعي
  - ث- وترسيخ الشعور بالانتماء لديننا وثقافتنا.

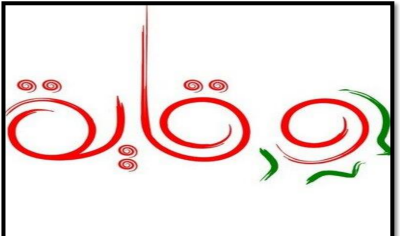


لا بدّ من الحذر من سلبیّات العولمة ، والتي باتت تهدد مجتمعاتنا وشبابنا على وجه الخصوص، مثل:

- ١ مفاهيم تسطيح الثقافة
- ٢- وانتشار ثقافة الاستهلاك
- ٣- والانبهار بالثقافة الغربية
- ٤- وشيوع الجريمة والعنف والجنس



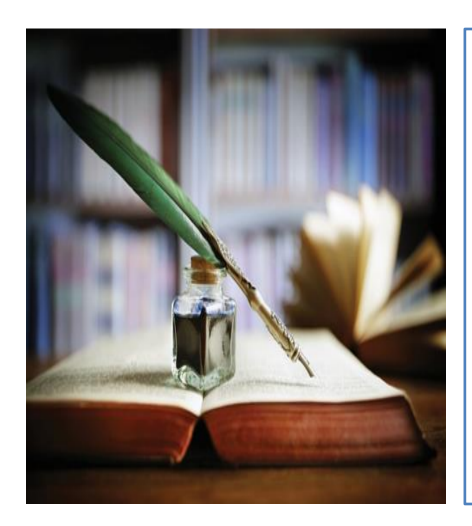




#### وواجبنا في هذا الصدد:

١- وضع التدابير الوقائية لتحصين مجتمعاتنا، دون أن يقتضي ذلك عزل أنفسنا عن العالم.

# خامساً: الموقف المطلوب من العولمة



ثالثاً: إعادة النظر في خطابنا الإسلامي

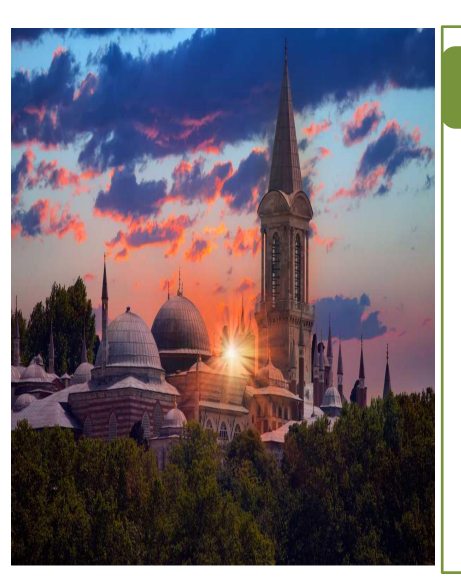
في عصر العولمة:

۱ - تتمایز الثقافات والمبادئ وطرق التفکیر

٢- وتسعى كلّ أمة إلى عرض ثقافتها بصورة مقبولة للعالم

"- وتبعث في نفوس أفرادها روح الاعتزاز والثقة والاقتناع

# خامساً: الموقف المطلوب من العولمة



#### وواجبنا في هذا الصدد:

- ١- إعادة النظر في خطابنا الإسلامي
   أ- لعرض الإسلام بصورته النقية
   الصافية
- ب- والإجابة عن تساؤلات العصر ومشكلاته
- بدل الانكفاء على هموم الماضي وقضاياه
- ٢- ومخاطبة العالم بدل الانكفاء على
   أنفسنا وذواتنا.

# الوحدة السادسة : حقوق الإنسان في الإسلام

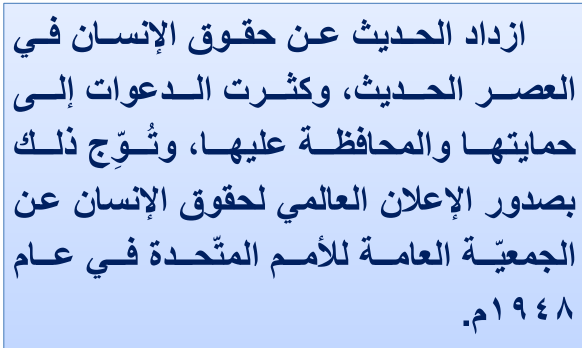


د. منی رفعت

د. موسی معطان

إعداد:

#### مقدمة



وقد قرر الإسلام حقوق الإنسان وأرسى حرياته العامة، وسبق بذلك جميع الأنظمة والدساتير والمواثيق الدولية، بل وتميّز عنها.





كرّم الله تعالى الإنسان وفضله على غيره من المخلوقات، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِّنَ ٱلطّيبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴿ ﴿ ﴾ وَحَمَلْنَاهُمْ فَلَى حَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴿ ﴾ الإسراء: ٧٠

مظاهر هذا التكريم كثيرة، منها:

١- خلقه الله على أحسن صورة ونفخ فيه من روحه.

٢- أسجد له الملائكة.

٣- استخلفه في الأرض ، وسخّر له سائر المخلوقات.

٤- ميّزه عن سائر المخلوقات بالعقل والإرادة وحريّة الاختيار.





# ١- خلقه الله على أحسن صورة ونفخ فيه من روحه

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٓ أَحْسَنِ تَقُوبِهِ ﴿ النَّينَ: ٤

وقال تعالى: ﴿ اللَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَداً خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ اللَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَداً خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ اللَّهُ مِن شُلَالَةٍ مِن مَّاءٍ مَّهِينٍ ﴿ اللَّهُ مُعَ وَالْأَبْصَارَ سَوَّدَهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السّمَعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْعِدَةً وَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهِ السّجِدة: ٧ - ٩ وَالْأَفْعِدَةً قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهِ السّجِدة: ٧ - ٩

يقول الشيخ الغزالي: ( وقد أشاع الله نعمة الخلق بين خلائق كثيرة برزت من العدم إلى الوجود، بيد أنّ آدم الكِينِين هو وحده الذي وصفه بقوله: " سوّيته ونفختُ فيه من روحي ").





#### ٢- أسجد له الملائكة

يقول تعالى: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقَنَكُمْ ثُمُّ صَوَّرُنَكُمُ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَكَيِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ لِآلَا إِبْلِيسَ لَوْ يَكُنْ مِنَ ٱلسَّحِدِينَ ﴿ الْأَعْرِافَ: ١١

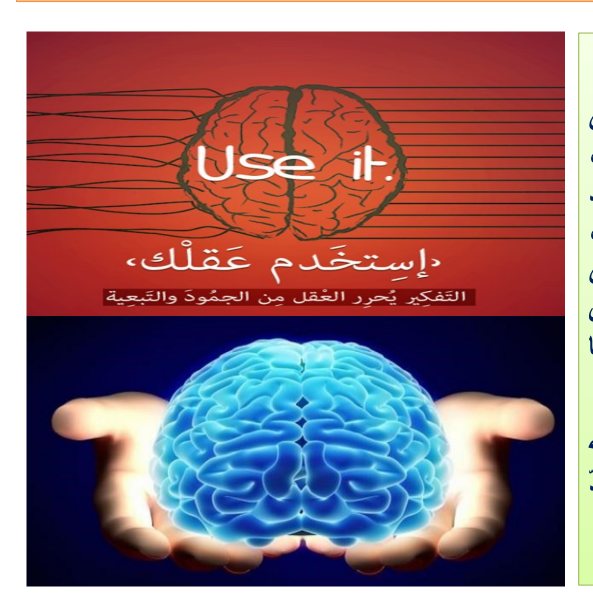
يقول الشيخ محمد الغزالي: " طُولبت بالسجود له بعدما تمّ تكوينه، وعوقب من رفض السجود بالطرد من رحمة الله... إذ إنّ الاستهانة بالإنسان هي عند الله عصيان وخيم العاقبة."

#### ٣- استخلفه في الأرض، وسخّر له سائر المخلوقات

يقول تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَكَ عِكَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجُعَلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجُعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَنَحُنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي ٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ قَالَ إِنِي ٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ لَا نَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ لَا نَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ لَا نَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْحُلَّا اللَّهُ اللَّلْحُلَّا اللَّهُ اللّه







#### ٤- ميّزه عن سائر المخلوقات بالعقل والإرادة وحريّة الاختيار.

وهذا من أهم مظاهر تكريم الإنسان، فقد منح تعالى الإنسان حرية الاختيار، وفضله على سائر المخلوقات بالعقل والإرادة، الى حدّ أنّ الإنسان قد يختار ما يضاد فطرته، فهو الموجود الوحيد الذي يمكن أن يعمل على خلاف فطرته وطبيعته، والملفت أنّ أوّل تطبيق عملي لحريّة الاختيار في الإنسان، كان عصيانا من الإنسان لمن وهبه هذه الحريّة وميّزه بها، يوم أكل آدم وروجه من الشجرة، وذلك ليبيّن لنا الله تعالى ما ميّزنا به من حريّة الاختيار، في أصرخ صورها.

وهكذا نجد أنّ الإسلام ينظر إلى الإنسان نظرة سامية، ويرفعه مكانة لم يرفعه إليها أحد، فلم تبلغ النظرة إلى الإنسان هذا الحدّ في أيّ ميثاق دولي، أو أيّ إعلان لحقوق الإنسان.

# الأخوة الإنسانية والمساواة البشرية





أعلن الإسلام مبدأ الأخوّة الإنسانيّة والمساواة البشريّة، فأصل الإنسان واحد، لا يتميّز إنسان على آخر على أساس العِرق أو اللون أو الإقليم وغير ذلك، يقول الأستاذ الندوي:

(كان الإنسان موزّعاً بين قبائل وأمم وطبقات بعضها دون بعض، وقوميّات ضيّقة، وكان التفاوت بين هذه الطبقات تفاوتاً هائلاً، كالتفاوت بين الإنسان والحيوان، وبين الحُرّ والعبد، وبين العباد والمعبود، لم تكن هناك فكرة عن الوحدة والمساواة إطلاقاً، فأعلن النبي ﷺ بعد قرون طويلة من الصمت المطبق والظلام السائد - ذلك الإعلان الثائر المدهش للعقول المقلِّب للأوضاع: (أيها الناس! إنّ ربكم واحد وإنّ أباكم واحد، كلكم لآدم، وآدم من تراب، إنّ اكرمكم عند الله أتقاكم، وليس لعربي على أعجمي فضل إلا بالتقوى ).

# الأخوة الإنسانية والمساواة البشرية



وهكذا سبق الإسلام الإعلان العالمي في المادتين الأولى والثانية، حيث جاء فيهما النص على أصل الإنسان من حيث الخِلقة والتساوي.

وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ إِنَّ

الله كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا (١) ﴿ النساء: ١



# حقوق الإنسان الشخصية

كفل الإسلام للإنسان حقّه في الحياة والسلامة واحترام خصوصيّاته:

1- فدعا إلى الحفاظ على حياة الناس، وعد الاعتداء على نفس واحدة من أكبر الكبائر، واعتداء على البشرية كلّها، قال تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَبَّنَا عَلَى بَنِيَ إِسْرَءِيلَ أَنَّهُ, مَن قَتَلَ نَفْسِ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدُ جَآءَ تُهُمْ رُسُلُنَا وَمَنْ أَحْيَاهًا فَكَأَنَّماً أَحْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدُ جَآءَ تُهُمْ رُسُلُنَا وَمَنْ أَحْيَاهًا فَكَ أَلنَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدُ جَآءَ تُهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيْنَتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُم بَعْدَ ذَلِكَ فِي ٱلْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ لِمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ مَنْهُم بَعْدَ ذَلِكَ فِي ٱلْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَهُمْ الْمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَمُسْرِفُونَ لَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ المُلْدَة: ٢٢

٢- ودعا الإسلام إلى سلامة شخص الإنسان وحرّم الاعتداء عليه، يقول النبي ﷺ: (كلّ المسلم على المسلم حرام دمه ومال وعرضه).





# حقوق الإنسان الشخصية



وهكذا سبق الإسلام الإعلان العالمي لحقوق الإنسان في المادة (3)، التي نصّت على حقّ الإنسان في الحياة والحريّة وسلامة شخصه، والمادة (12) التي نصّت على عدم جواز انتهاك خصوصيّات الإنسان، في مسكنه وأسرته وشرفه.



### حقوق الإنسان القضائية

كفل الإسلام للإنسان حقوقه القضائية، وأهم تلك الحقوق:

١- المساواة أمام القانون، يقول النبي على: ( وايمُ الله لو أنّ فاطمة بنت محمد سرقت لقطعتُ يدها)، وقد عزل عمر بن الخطّاب (رضى الله عنه) أحد ولاته لأنه استهزأ بأحد رعاياه، واقتص من وال آخر لأنه جلد أحد المواطنين بغير سبب وجيه، وعاقب محمد بن عمرو بن العاص ابنَ والى مصر، لأنه اعتدى على قبطى بالضرب، وهَمَّ بمعاقبة أبيه، لولا أن صَفَحَ القبطيُّ عنه، حيث خاطب عمر عمراً وابنه بمقولته الخالدة: (متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً).



قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

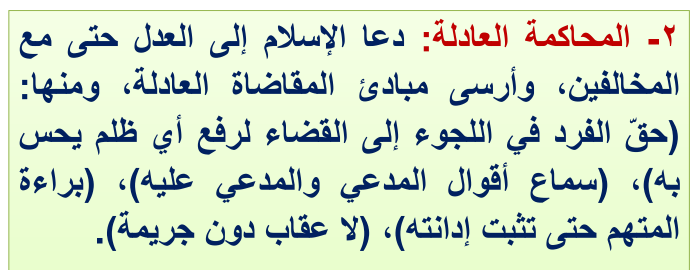
إنّما أهْلَكَ النّاسَ قَبْلَكُمْ: أنّهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الشَّرِيثُ تَرَكُوهُ، وإِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الضَّعِيثُ أَقَامُوا عليه الحَدِّ، والذي نَفْسُ مُحَمَّدِ بِيَدِهِ، لو أَنَّ فَاطِمَةَ بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَرَقَتْ لَقَطَعْتُ يَدَها.

متفق عليه

مَى الحديث ، أنْ أحكامَ الله عَزْ وجَلْ يُستوى فيهَا الشِّريفُ والوَضِيخُ.

Tayou about Sept 100 Control C

# حقوق الإنسان القضائية



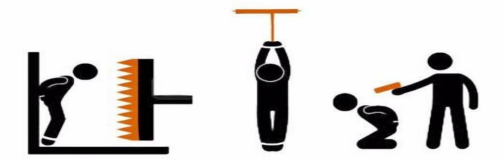
٣- تحريم التعذيب: أكد النبي على حرمة تعذيب أي إنسان، حين قال: ( إنّ الله يعذّب الذين يعذبون الناس في الدنيا)، وأنكر عمر (رضي الله عنه) على أحد وُلاته، وقد حجز بعض الناس تحت الشمس، بذريعة تأخّرهم عن دفع أموال مستحقّة عليهم لخزينة الدولة، وأمر بتخليتهم قائلاً: ( دعوهم ولا تكلّفوهم ما لا يطيقون).



قال صلى الله عليه وسلم

#### " إنَّ اللَّهَ يُعذِّبُ الذين يُعذِّبون في الدُّنيا "

صحيح مسلم



### حقوق الإنسان القضائية

وهكذا سبق الإسلام الإعلان العالمي لحقوق الإنسان في المواد (11-5)، والتي تمنع إدانة أي إنسان أو حجزه دون محاكمة، وتحتّ على منحه الحق في التقاضي أمام جهة حاكمة نزيهة، كما تحظر التعذيب لأيّ إنسان.

5- لا يجوز لأحد إيذاؤك أو تعذيبك.

6- لكل شخص الحق في المعاملة المتساوية من قبل القانون.

7- القانون واحد للجميع، وينبغي أن يطبِّق بالطريقة نفسها على الجميع.

8- لكل شخص الحق في طلب المساعدة القانونية عندما تُنتهك حقوقه.

9- ليس من حق أحد سجنك ظلماً أو طردك من بلدك.

10- لكل شخص الحق في محاكمة علنية عادلة.

11- كل شخص برئ حتى تثبت إدانته.





# حقوق الإنسان الإجتماعية





إنّ المناداة بالحريّات العاملة لا تكفي لتحرير الإنسان، إذا لم يصاحب ذلك ما يكفل له حقّه في التعليم والصحة والضمان الاجتماع والعمل، إذ ما قيمة حريّة الفكر مثلاً لمن لا يملك المسكن ولا يجد قوت يومله? وهذا ما تنبه إليه الغرب متأخراً، فازداد اهتمامه بالحقوق الاجتماعيّة، وهو ما سبق الإسلام إلى تقريره:

1- فالإسلام يقرّر حقّ الضمان الاجتماعي، إذ يُنشئ مجتمعاً متماسكاً متعاضداً، يقوم على الأخوة والبر والتكاتف والتكافل، لسدّ حاجات المحتاجين.

### حقوق الإنسان الإجتماعية



حثّ على العلم ورفع من شأنه وميّز العلماء، مثلما فعل الإسلام.

٣- ويؤكّد الإسلام حقّ الإنسان في العمل وتولّي الوظائف العامة، ويلقي على عاتق الدولة واجب توفير فرصة العمل لكل مواطن، مع ضمان أجر عادل وحقوق كاملة، ويتيح لكل مواطن أن يتقدم لتولي الوظائف العامة على أساس الكفاءة، ويعدّ تولية غير الكفء، على أسس فئويّة أو عائليّة أو

حزبية، خيانة لله تعالى ولرسوله على وللمؤمنين.

٢- كما يكفل الإسلام حقّ التعليم لكلّ فرد في المجتمع

الإسلامي، غنياً كان أم فقيراً، صغيراً كان أم كبيراً، ذكراً

كان أم أنثى، مسلماً كان أم غير مسلم، وما من نظام أو دين



### حريّات الإنسان العامة

كفل الإسلام للإنسان كافة أنواع الحريّات الإنسانيّة، ومن ذلك:

# ١ ـ حرية التدين







الحرية السياسية والاقتصادية

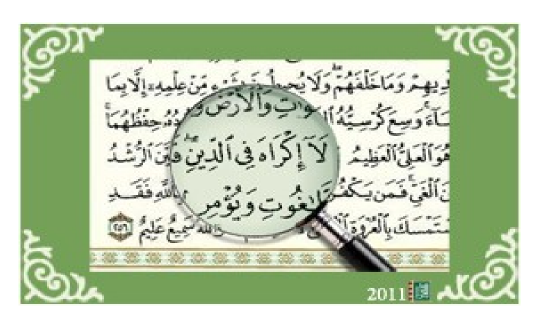
#### حرية التدين

أكد الإسلام على حق الإنسان في اختيار الدين الذي يرتضيه، دون أي إجبار من أحد، وأرسى القرآن الكريم في ذلك قاعدته الخالدة: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِينَ ﴾ البقرة: ٢٥٦

وعلى هدي هذه القاعدة سار النبي هو الصحابة (رضي الله عنهم) من بعده، فلم يجبروا يوماً أحداً على اعتناق الإسلام، وتعاملوا مع أصحاب الديانات الأخرى بتسامح غير مسبوق، وكفلوا لهم حرية التعبد، وحموا لهم دور العبادة.

وتشير كتب السيرة النبوية إلى أنّ النبي ﷺ لم يكن يجد حرجاً في زيارة أهل الكتاب داخل بيوت عبادتهم، كما استقبل النبي ﷺ وفد نجران النصراني داخل المسجد النبوي وأكرم ضيافتهم.

ولعلّ الوثيقة الدستوريّة التي نظّمها النبي ﷺ بعد استقراره في المدينة المنورة، خير دليل على محافظة الإسلام على حقّ التديّن والعبادة لأهل الكتاب وللمخالفين له في العقيدة، والوثيقة العمريّة شاهدٌ أخر على ذلك.





### حرية التفكير والتعبير عن الرأي

كفل الإسلام للإنسان حريّته في التفكير وفي التعبير عن آرائه، دون أيّ اضطهاد أو عقاب أو إكراه.

كما دعا الإسلام إلى احترام آراء الأخرين، والتلطّف والتأدّب والتواضع في مخاطبتهم، بالحوار الهادئ وبالحسنى، وبألفاظ رقيقة رفيقة لا تُسنفّه آراءهم، ولا تحقّر مذاهبهم، ولنتأمّل ذلك الأدب الرفيع في مخاطبة القرآن الكريم للكفّار في قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَ يَتُمُ إِن كَانَ مِنَ عِندِ ٱللّهِ وَكَفَرَّمُ بِهِ وَشَهِدَ الكريم للكفّار في قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَ يَتُمُ إِن كَانَ مِنَ عِندِ ٱللّهِ وَكَفَرَّمُ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِن بَنِي إِسْرَهِ يل عَلَى مِثْلِهِ عَامَنَ وَاسْتَكْبَرُهُم السَّالِ اللّه لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظّلِمِينَ الله الأحقاف: ١٠ اللّه حقاف: ١٠

وهكذا سبق الإسلام إلى تقرير الحرية الفكرية وحرية الرأي.





### الحرية السياسية والاقتصادية

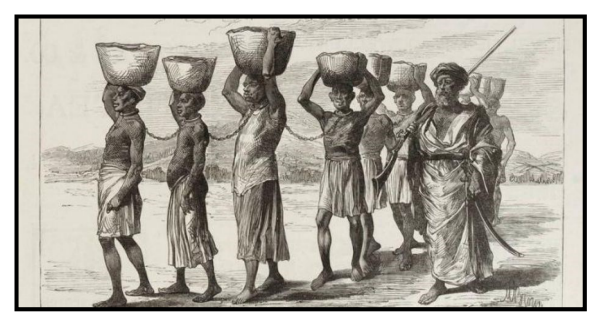


كفل الإسلام للمواطنين في الدولة الإسلامية الحرية السياسية، وأن يمارسوا حق المشاركة وإبداء الرأي ونقد السلطة الحاكمة.



كما كفل الإسلام للإنسان الحرية في التملّك والكسب والعمل، وحرّم أكل الأموال بالباطل، ومنع حصر المال في يد فئة دون سواها من الناس.

### معالجة الإسلام مشكلة الرق



1- حتّ الإسلام على معاملة الرقيق بإنسانية لم تُعهد من قبل، وساوى في الإنسانية بين الرقيق والسادة، في عالم كان يعدّ الرقيق من جنس آخر، خُلِقَ ليُستعبد ويُستذل ويَخدم سادته.

٢- ومن ناحية أخرى، عمل الإسلام على إنهاء مشكلة الرق، ففتح باب تحرير الرقيق على مصراعيه، وجعل من مصارف الزكاة مصرف تحرير الرقيق، واشتملت أكثر كفّارات الذنوب في الإسلام على تحرير الرقاب، فما أعظمه من دين!! وقد ربط مغفرة كثير من الذنوب بتحرير الرقيق! رابطاً بذلك تحرير الرقاب بأكثر شيء يقع من الإنسان، ألا وهو الذنوب والأخطاء.

٣- وفي الوقت الذي فتح فيه الإسلام أبواب تحرير الرقيق، فإنه في المقابل سد طرق الاسترقاق، وحصر مصير أسرى الحرب بالمنّ أو الفداع، كما قال تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرّبَ ٱلرِّقَابِ حَتَّى إِذَا أَثَغَنتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمّا مِثَا بَعَدُ وَإِمّا فِدَآءً حَتَّى تَضَعَ ٱلْحَرَبُ أَوْزَارَهَا ﴿ محمد: ٤

#### معالجة الإسلام مشكلة الرق



وهكذا فإنّ الإسلام منذ أن أشرق نوره على البشريّة، سعى سعياً حثيثاً إلى معالجة مشكلة الرق، هذه المشكلة الإنسانية التي كانت عرفاً اجتماعيّا مستفحلاً لدى الأمم القديمة، من الرومان والفرس والعرب وغيرهم، وقضى عليها بالتدريج، وسبق بذلك الإعلان العالمي لحقوق الإنسان في المادة (4) والتي حظرت الرق.

وقد يقول قائل هذا: لماذا تدرّج الإسلام في محاربة الرقّ، ولم ينه المسلمين عنه بنصّ محرّم حاسم قاطع ؟؟؟

والجواب: أنّ الرق كان مشكلة مستفحلة في المجتمعات البشريّة القديمة، وعادة متأصّلة يصعب إنهاؤها مرّة واحدة وبشكل قاطع، لأنّ ذلك سيخلقِ مشكلة إنسانيّة أشدّ خطورة وأكثر امتهاناً وتضييعاً للرقي من مشكلة الرق ذاتها، ذلك أنّ العبد نشأ وترعرع في كنف سيّده الذي كان مسؤولاً مسؤوليّة كاملة عن توفير كلّ أسباب العيش له، من مأكل ومشرب ومسكن وملبس، لذا فإنّ تحريره كا يعني التخلي عنه وتحميله كل أعباء الحياة ومسؤولياتها فجأة، ولم يكن قد اعتاد شيئاً من ذلك، ويكون تحريره مثل منح الحريّة لطفل صغير، بإلقائه فجأة في الشارع، يتدبّر شؤونه وحياته بنفسه، ولنتخيّل المجتمعات البشريّة القديمة، وفي كلّ مجتمع منها مئات آلاف بل ملايين الرقيق، وقد ألقى بهم إلى الشارع دفعة واحدة، ماذا سيكون حالهم وحال المجتمع؟! فتأمّل حكمة الإسلام ورحمته!! ومن هنا فإنّ الإسلام قد شرع المكاتبة وندب إليها، قال تعالى: ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فهم خَيراً ﴾ النور: ٣٣ ( والمكاتبة: نظام من التحرير التدريجي للرقيق، يقم على تدريب الرقيق على تحمّل المسؤوليّة والاستقلال في كسب عيشه، واختياره بعد ذلك ثمّ تحريره، لينطلق إلى الحياة حرّاً كريماً، لا أن يتحرر من رق العبوديّة ليسعبده رق أكبر، هو رق التشرّد واجوع وذل الحياة وظروفها القاسية ).

# خصائص الرؤية الإسلامية لحقوق الإنسان

لقد سبق الإسلام الغرب بأربعة عشر قرناً إلى تقرير وتطبيق حقوق الإنسان وحريّاته العامة، وهو سبق تشريعي معجز، في وقت كانت البشريّة تغرق فيه في ظلام دامس من الظلم والاستعباد والانتهاك الصارخ لحقوق الإنسان الأساسيّة.

على أنّ هناك فوارق جوهريّة بين الإسلام والغرب فيما يتعلّق بهذه الحقوق، تتجاوز تلك المقاربة اللفظيّة بين نصوص الكتاب الكريم والسنة النبويّة ونصوص الإعلان العالمي لحقوق الإنسان، ويُمكن توضيح أهمّ مميّزات الرؤية الإسلاميّة لحقوق الإنسان بالآتي:

7

حقوق لكلّ الناس

واجبات دینیّة مقدّسة

حرية الإنسان الحقيقية في عبوديته لله تعالى

# ١- واجبات دينية مقدسة

إنّ تكريم الإنسان وتقرير حقوقه في الإسلام، ليس مجرّد حقوق لصاحبها أو غيره أن ينزل عنها أو أن ينتهكها، إنّما هو تكريم إلهي وحقوق دينيّة مقدّسة، وتكاليف وواجبات شرعيّة،تكتسب عند المسلم الزاما الهيا لا يجوز له التهاون فيه أو السكوت على انتهاكه، بل يجب عليه أنيجاهد في سبيل حمايته، وذلك يكسب هذه الحقوق فعاليّة وقوة وضمانة لا تتوافر في غير الإسلام. وهذه الرؤية:

1- كانت أحد أسس الرسالات السماوية، قال تعالى: ﴿ فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَاۤ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ أَنْ أَرْسِلُ مَعَنَا بَنِيۤ إِسۡرَبَهِيلَ ﴿ السَّعراء: ١٦ - ١٧ فَقُولَاۤ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهُ أَنْ أَرْسِلُ مَعَنَا بَنِيۤ إِسۡرَبَهِيلَ ﴿ السَّعراء: ١٦ - ١٧

٢- وهي الرؤية التي فهمها الصحابة (رضي الله عنهم)، وعبر عنه عمر (رضي الله عنه) في مقولته الخالدة: (متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً)، وربعي بن عامر (رضي الله عنه) حين خاطب رستم بقوله: (الله ابتعثنا والله جاء بنا، لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جَوْر الأديان إلى عدل الإسلام).



#### ٢- حقوق لكلّ الناس

إنّ الإسلام ينادي بتكريم كل إنسان في كل مكان، ويكفل حقوق وحريّات الناس جميعاً، دون تمييز بين جنس وجنس أو عرق، بل دون تمييز بين مسلم وغير مسلم، فبنو آدم كلّهم مكرمون دون استثناء.

وأمّا الغرب، فإنه لا يعني بحقوق الإنسان إلا إنساناً معيّناً، هو الإنسان الغربي، الذي ينال حقوقه على حساب الإنسان الآخر، وفي اللحظات التي ينادي بها الغرب بحقوق الإنسان ويهب للدفاع عنه - يتبيّن أنّ المعنى هو الإنسان الغربي، وتكريمه ليس لكونه إنساناً، بل لانتمائه إلى نسق تاريخي واجتماعي وثقافي معيّن.

يقول د. محمد عمارة: ( فتطبيقات الحضارة الغربيّة التاريخيّة والحديثة والمعاصرة في ميدان حقوق الإنسان، شاهدة على أنّ الإنسان الذي استحقّ أن تكفل له هذه الحقوق، إنما كان الإنسان الأبيض الغربي قبل سواه، وأكثر من سواه، وفي أحيان كثيرة دون سواه ).





#### ٢- حقوق لكلّ الناس

إنّ تقرير الغرب حقوق الإنسان في نصوص ومواثيق دوليّة لا يعني شيئاً، ولا يساوي قيمة الورق والجبر الذي كتب به، إذا كان واقع الإنسان لا يزال يسوده الاستعباد والظلم والعدوان والقمع، لقد استعبد النظام الرأسمالي الناس كلّهم، استعباداً جديداً وبأساليب جديدة، لكن الاستعباد هو الاستعباد، فالإنسان لا يزال يموت بمئات الآلاف، بسبب الجوع والمرض والفقر والبؤس والحروب في أفريقيا وغيرها، في حين يتفنن الإنسان الغربي في صناعة طعام لكلابه، وفي إلقاء أطنان من القمح في البحار والمحيطات كي لا يهبط سعرها.

والإنسان لا يزال يرزح تحت نظم دكتاتوريّة فاسدة في معظم دول العالم الثالث، تنتهك الحقوق وتنهب الخيرات، ثمّ تلقى كل الدعم من الدول الرأسماليّة والإنسان لا يزال يخضع لهيمنة واحتلال الدول الرأسماليّة الاستعماريّة، التي تستعبده وتنهب خيراته، وتنظر إليه على أنه مجرّد كائن استهلاكي، يعيش على ما تنتجه له، ولا يُسمح له بأيّ استقلال سياسي أو اقتصادي أو اعتماد على النفس

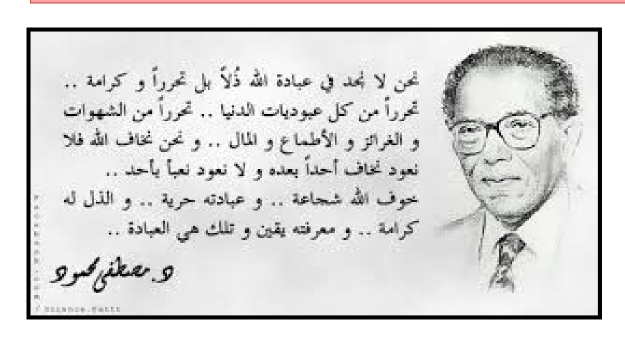




### ٣- حرية الإنسان الحقيقية في عبوديته لله تعالى

إنّ للإسلام رؤيته الخاصة لحرية الإنسان، والتي تختلف عن الرؤية الغربية، حيث يقرر الإسلام أنّ الإنسان لا يحقق حريته الحقيقية وتكريمه الحقيقي إلا بالعبودية لله تعالى، والتحرر من شهواته وأهوائه وملذّاته وماديّته، قال تعالى: ﴿ لَهُ يَكُنِ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِنْكِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَى تَأْنِيهُمُ الْبِينَةُ ﴿ اللَّهُ وَمَلَا اللَّهُ مِنْكُنِ اللَّهُ مِنْكُنَ اللَّهُ مَنْكُنُ اللَّهُ مِنْكُنُ اللَّهُ مَنْكُنُ اللَّهُ مَنْكُنُ اللَّهُ مَنْكُنُ اللَّهُ مَنْكُنُ أَنْ المشركين لا يمكن أن يتحرروا إلا بعبادة الله تعالى وحده.

وبهذا المفهوم العميق للحرية، فإنّ الإنسان الغربي نفسه، لم يتحرر بعد، ولم يصل منزلته الإلهية، فهو مُستعبد لشهواته وملذّاته، وغارق في ماديّته، وما يُنادي به الغرب من حقوق وحريّات للإنسان لا ينبع من الإيمان بالإنسان كقيمة، إذ الحضارة الغربيّة حضارة ماديّة إلهها المادة وسلطانها القوة، والإنسان مختزل في جانبه المادي، وهو ذو طبيعة حيوانيّة وشهوانيّة محضة.





### الوحدة السادسة: المرأة في منظور الإسلام



إعداد: د موسى معطان د منى رفعت

#### مقدمة



من أهم القضايا التي أثيرت ولا زالت تثار ، قضية المرأة وحقوقها وتحريرها ، وتثار مع هذه القضية في كثير من الأحيان شبهات حول موقف الإسلام من المرأة ، تزعم أنّ في الإسلام تمييزاً كبيراً للرجل على المرأة .

والحقيقة أنه ما من تشريع كرم المرأة واسترد لها حقوقها مثل الإسلام.

# نظرة تاريخية



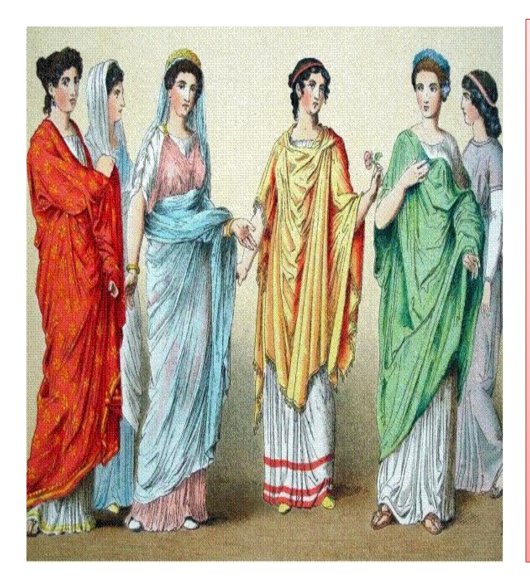
كانت النظرة العامة والشائعة الى المرأة عبر العصور ، نظرة امتهان وانتقاص تنزل بها عن درجة الإنسانية ، وتضعها فى منزلة دون منزلة الرجال ، وتهضمها حقوقها في شتى المجالات، ومن أهم مظاهر ذلك:

# ١- المرأة في وثنية الهند



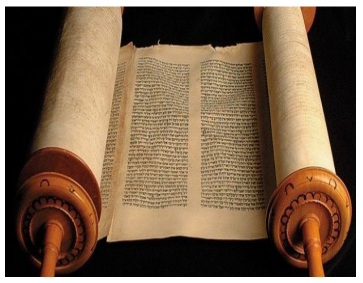
- كانت المرأة بمثابة الأمة.
- وكانت النظرة الى الأرملة نظرة امتهان واحتقار وتجريح.
- وكانوا يستكثرون عليها أن تعيش بعد زوجها (حيث كانوا يعتبرون أنّ الواجب عليها أن تخدم زوجها في قبره)، الى درجة أنه كان من التقاليد المحترمة التي تدلّ على وفائها لزوجها أن تنتحر بعده.

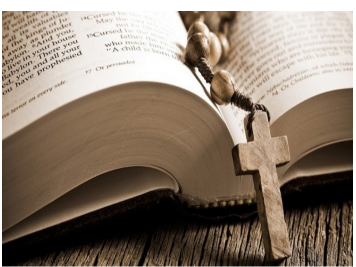
#### ٢- المرأة عند اليونان



- كانت المراة سلعة تباع وتُشترى في الاسواق.
- وكان أفلاطون يشعر بالضيق لأنه ابن امرأة.
- وكانت نظرة أرسطو إليها كائن بلا إرادة، وليس في وسعها الرقي الى مراتب الإستقلال.

# ٣- المرأة في الكتب اليهودية والنصرانيّة





- يُحمِّلونها وِزر الخروج من
   الحنة
- ويَعُـدونها مصـدر الخطيئـة واللعنة والغواية والنجاسة.
- والى وقت غير بعيد ، كان البحث محموماً لتحديد ما اذا كانت المرأة إنساناً أم لا ، وهل لها روح أم لا ، واذا كان لها روح ، فهل هي روح إنسانية أم روح حيوانية .

# ٤- المرأة في الجاهليّة

كان بعض العرب يئدون بناتهم. ويصوّر لنا القرآن الكريم تلك النفسيّة والنظرة المهينة للأنثى حين تولد ، قال تعالى :



وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِالْأُنْثَى ظَلَّ وَجُهُمُ هُسْوَدًّا وَهُو كَظِيمٌ (58) يَتَوَارَى مِنَ الْهَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ كَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُ فِي التُّرَامِ أَلَا سَاءَ مَا يَمْكُمُونَ يَدُسُّهُ فِي التُّرَامِ أَلَا سَاءَ مَا يَمْكُمُونَ (59) النجل

### ٣- المرأة عند الغرب

1- القانون الانجليزي: لم يكن القانون الانجليزي يعطي المرأة حقها في الكسب والتملك، بل قد أباح بيعها كسائر الاشياء.

٢ - القانون الفرنسى: في عام ١٧٩٣ - بعد الثورة الفرنسية - صدر في فرنسا مرسوم يعد فيه المرأة معدومة الاهلية، كالمجانين والاطفال، وبقى الامر كذلك حتى عُدّل عام ١٩٣٨، ومع ذلك بقيت اهليتها في القانون الفرنسى مقيدة بقيود الى الآن ، ناشئة عن نظام الاموال المشتركة بين الزوجين ، ومن ذلك أنّ المرأة المتزوجة لا يمكنها التصرّف في أموالها الخاصة الابإذن الزوج، ولا يكفى إذن المحكمة.

٣- القان الأمريكي: كانت الولايات المتحدة الأمريكية حتى عام ١٩٢٠ تساوي بين المرأة والعبد، وتحرمهما حقوقهما السياسية.



# تكريم الإسلام للمرأة





لقد ثار الإسلام على كل الأوضاع الظالمة للمسرأة ، والتي تواطأت عليها وتوارثتها كل الفلسفات والمجتمعات والنظم ، فرفع من شانها و أعلى منزلتها ، وساواها بالرجل في:

١- الكرامة والإنسانية
 ٢- والتكليف والجزاء.

#### ١ - مساواة المرأة بالرجل في الكرامة والإنسانيّة





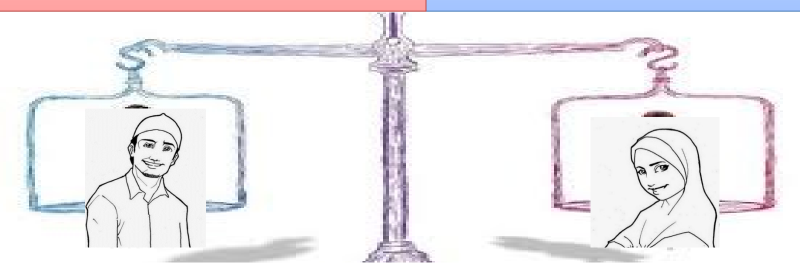
# ٢ ـ مساواة المرأة بالرجل في التكاليف والجزاء

#### أولاً: التكاليف

خاطب الاسلام كلاً من الرجل والمرأة بالتكاليف الشرعية على حدّ سواء ، وذلك منذ أول تكليف كرم الله تعالى به الانسان ، حين قال : {وقلنا يا أدمُ اسكُن أنت وزَوجُكَ الجنة وكُلا منها رَغَداً حيثُ شِئتُما ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين}.

#### ثانياً: الجزاء

وساوى الاسلام بين الرجل والمراة في الجزاء ، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر ، ولا يُحمّل الإسلام المسؤولية للمرأة دون الرجل ، ولا يُلصق بها خطيئة متوارثة ، وهي إن زنت او قتلت فعقوبتها عقوبة الرجل إذا زنى أو قتل ، وهي أن أحسنت وأصلحت فجزاؤها جزاء الرجل إن أصلح و أحسن، قال تعالى: {مَن عَمِلَ صالحاً من ذكرٍ أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوأ يعمَلون }.



# بعض الحقوق التي كفلها الإسلام للمرأة

- للمرأة ذمة مالية كاملة مستقلة.
- للمرأة على الرجل الذي يتقدم لخطبتها الحق في المهر حقاً خالصاً لها.
- · أوجب الإسلام للمرأة على الرجل الحق في النفقة.

الحقوق السياسية للمرأة

الحقوق الاقتصادية للمرأة

- للزوجة حقوق مالية على الزوج حال الانفصال بالطلاق.
  - وضع الإسلام نظام مواريث محكم يحقق العدل في أبلغ صورة.
  - يرى الإسلام أن عمل المرأة الأول والأعظم هو تربية الأجيال.



حق الترشح

حق التصویت .

حق إبداء الرأي

الحقوق الحقوق الاجتماعية للمرأة

- الحقوق الزوجيّة والأسريّة
- الحق في التعلُّم
- الحق في المشاركة بالفعاليات العامة.

# الحقوق الاجتماعية للمرأة



# أولاً: حقوقها الزوجية والأسرية



١- حقها في اختيار زوجها: فلا تجبر على
 الزواج من رجل لا تريده لقول النبي ﷺ:

# لا تُنكُخُ الأيمِّ حتى تُستأمر ولا تُنكُخُ البِكر حتى تُستأذن قالوا: يا رسول الله وكيف إذنها؟ قال: أن تسكت قال: أن تسكت

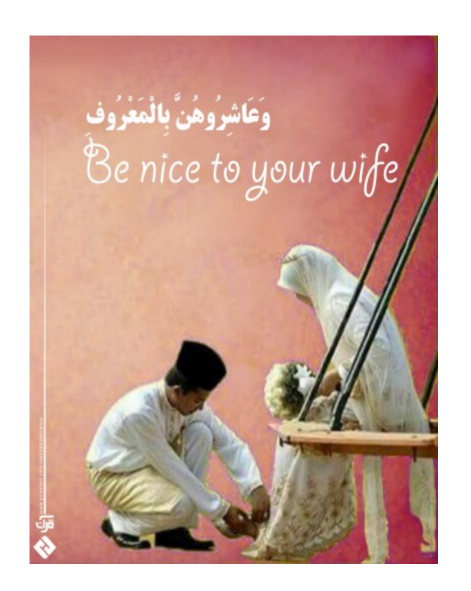
متفق عليه

الأيم : المرأة التي سبق لها الزواج \* تستأمر : تستشار

» البكر : التي لم يُسبق لها الزواج



# أولاً: حقوقها الزوجية والأسرية



#### ٢- حقها في حسن المعاشرة: قال تعالى:



وصاحبوا نساءكم صحبة طيبة، بكف الأذى وبـذل الإحسان، فإن كرهــتـموهن لأمر دنيـوي فاصبـروا عليهن؛ فلعل الله يجعل فيما تكرهون خيرا كثيراً في الحياة الدنيا والآخرة.

# أولاً: حقوقها الزوجية والأسرية





٣- وحقها في أن لا تُجبر على البقاء مع زوج لا تريده ، خاصة عندما تسوء العشرة ، وتزول أسس الوفاق والموده. عن ابن عباس (رضى الله عنهما): (أنّ امرأة ثابت بن قيس بن شماس أتت النبي ﷺ فقالت : يا رسول الله ، ثابت بن قيس ما أعتب عليه في خلق ولا دين ، ولكني أكره الكفر في الإسلام (أي: أكره أن أعمل الأعمال التي تنافي حكم الإسلام من بغض الزوج وعصيانه وعدم القيام بحقوقه ) فقال رسول الله ﷺ : أتردين عليه حديقته ؟ قالت : نعم ، قال رسول الله ﷺ: اقبل الحديقة وطلّقها تطليقة) .

# ثانياً: حقها في التعليم





وقد خص النبي إلى النساء بيوم لتلقي العلم

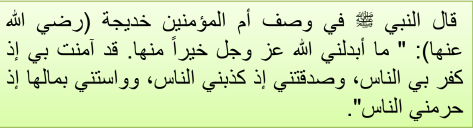
عن أبى سعيد الخدري را قال جاءت امرأة إلى رَسنُول الله ﷺ فقالت: يا رَسنُول اللهِ ذهب الرجال بحديثك فاجعل لنا من نفسك يوماً نأتيك فيه تعلمنا مما علمك الله. قال: (اجتمعن يوم كذا وكذا) فاجتمعن فأتاهن النبي ﷺ فعلمهن ممّا علمه الله، ثم قال: (ما منكن امرأة تقدم بين يديها من ولدها ثلاثة إلا كان لها حجاباً من النار) فقالت امرأة منهن: يا رسول الله أو اثنين؟ قال: فأعادتها مرّتين، ثم قال: (واثنين واثنين واثنين ).

## ثالثاً: حقّها في المشاركة في الفعاليات الاجتماعية



لقد كانت المرأة تشارك بفعالية في المجتمع الاسلامي، وكان من النساء الداعية والمهاجرة والمجاهدة.

بل لقد كان أول من آمن بالنبي الله امرأة، وهي زوجته خديجة (رضي الله عنها). وأول الشهداء امرأة، هي سمية (رضي الله عنها).





صبرا آل ياسر؛ فإن موعدكم الجنت

# الحقوق السياسية للمرأة



## الحقوق السياسية للمرأة





للمرأه في الاسلام حقوقها السياسية الكاملة:

ا - فلها حق التصويت في الانتخابات حتى إن الرسول الانتخابات حتى إن الرسول الله لله يكتف ببيعة الرجال دون النساء.

٢- ولها حق الترشح للمناصب السياسية بشكل عام.

٣- ولها ان تبدي رأيها في الأمور العامة وتنتقد الحاكم وغير ذلك .

## الحقوق الاقتصادية للمرأة



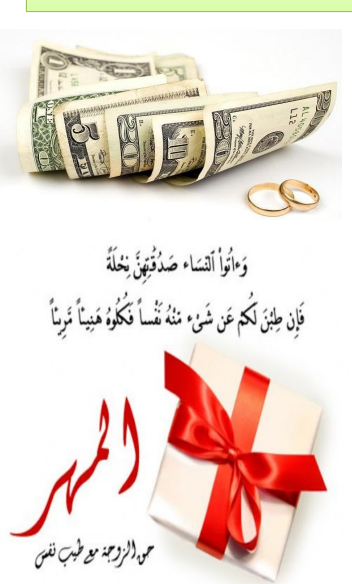
## أولاً: للمرأة ذمه مالية كاملة ومستقلة





جعل الاسلام للمرأة ذمه مالية كاملة ومستقلة وأصبحت تتصرف في أموالها وتديرها كما تشاء ، وتبرم العقود بنفسها أصالة لا وكالة وتعامل المجتمع بلا وسيط، وليس لأحد أن يجبرها في ذلك على شىء ، أو يتصرف لها دون إرادتها ، أو يحجز عليها في تصرفاتها، ولو كان أباها أو أخاها أو زوجها.

# ثانياً: حقها في المهر



أوجب الاسلام للمرأة على الرجل الذي يتقدم لخطبتها الحق في المهر حقاً خالصاً لها ، لا يشاركها فيه أبوها أو اخوها ، ولا يسترده زوجها ، ولا حقّ لأحد فيه إلا بطيب نفس منها ، وليس المهر ثمناً للمرأة أو مقابلاً لتملكها ، وإنما هو مجرد تعبير مالى عن رغبة الرجل بالاقتران بها ، يؤكد مدى جديته واستعداده للإنفاق عليها وتحمّل مسوولياته كاملة ، ويشعر الرجل بخطورة وأهمية ما يقدم عليه من تكوين أسرة وحياة جديدة ، فلا يسهل عليه التفريط بزوجته وحياته وقد دفع مهراً قد كلف جمعه زمناً طويلاً من العمل والكد والتعب

### ثالثاً: حق النفقة





أوجب الاسلام للمرأة على الرجل الحقّ في النفقة ، حقاً يلترم به أبوها وأخوها وزوجها ، حقاً لا منة فيه ، فكما أنّ الرجل يعمل خارج البيت ويكسب المال ، فانّ المرأة تعمل داخل البيت عملاً أشرف وأعظم ، ولو قدر عملها بمال، لفاق بكثير مقدار التي تأخذها من الرجل.

# رابعاً: حقوق مالية حال الانفصال بالطلاق





يفرض الإسلام للزوجة حقوق ماليّة على النزوج حال الانفصال بالطلاق، مِن:

١- مهــر مؤجــل
 ٢- ونفقــة عِــدّة
 ٣- وتعويض عن ضرر
 التعسيف في الطلق إن
 كان الطلاق تعسقياً .

## خامساً: حق المرأة في الميراث





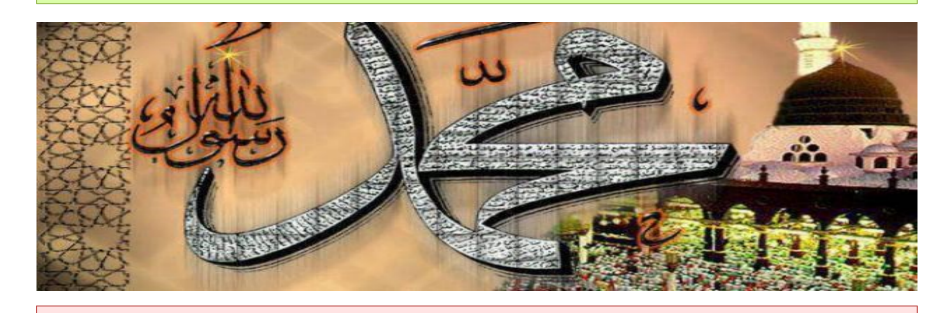
وضع الاسلام نظام مواريـــث محكـــم يحقّق العدل في أبلغ صورة وقرر للمرأة حقها فيه وأنصفها، بعد أن حُر مت منه آلاف السنين

# سادساً: قرر أنّ عمل المرأة الأول تربية الأجيال



وأمّا عمل المرأة ، فإن الاسلام يرى ان عمل المرأة الأول والأعظم، الذي هيّأها الله تعالى له بدنياً ونفسياً وميّزها فيه على الرجل ، وهو تربية الأجيال ، وإنشاء نسل جديد ، والنسل وحفظه أحد الضروريات الخمس ولا ينبغي أن يشغلها عن هذه الرسالة الجليلة شاغل، فإن أحداً لا يستطيع أن يقوم مقامها في هذا العمل الكبير، الذي عليه يتوقف مستقبل الأمة، وبه تتنامى أعظم ثرواتها، ألا وهي الثروة البشرية.

## سادساً: قرر أنّ عمل المرأة الأول تربية الأجيال



إلا أنّ هذا لا يعني أن عمل المرأة خارج بيتها محرّم شرعاً، وخاصة إذا دعتها الحاجة إلى ذلك، وقد مارست النساء المؤمنات في عهد النبوّة مِهناً متنوّعة، منها:

1- الزراعــة وإدارة بعـض الأعمـال الحرفيـة والرعـي. ٢- وعـين عمـر الشفاء بنت عبد الله العدوية محتسبة على السوق. ٣- وتجاوز هذا النشاط النسائي إلى المشاركة في المجهود الحربي في خدمة الجيش والمجاهدين، بما يقدرن عليه ويُحسن القيام به من التمريض والإسعاف والرعاية.

# سادساً: قرر أنّ عمل المرأة الأول تربية الأجيال



ولكن العلماء قيدوا عمل المرأة ببعض الشروط من أهمها:

أولا: التزام المرأة آداب الإسلام وأحكامه إذا خرجت من بيتها، في اللباس والمشي والكلام والحركة وعدم الخُلوة.

ثانياً: أن لا يكون عملها على حساب واجباتها الأخرى، وخاصة عائلتها.





هذا هو الاسلام وتلك المكانة السامية التي رفع المرأة اليها ، وتلك حقوقها المهدرة التي اعاد تقريرها لها ، غير ان هذا لا يمنعنا من انكار بعض العادات والتقاليد في بلادنا والتي تظلم المرأة وتنظر اليها نظرة دونية ، ورما ينسب ذلك الى الاسلام أو الى بعض الاحاديث والمنقولات دون تمحيص لسندها او متنها ، والاسلام من ذلك كله براء :

1- فلا تزال المرأة في بلادنا مغبّبة عن دورها الثقافي والسباسي والدعوى والجهادي

١- فلا تزال المرأة في بلادنا مغيّبة عن دورها الثقافي والسياسي والدعوي والجهادي المنشود.

٢- بل في ذكر اسمها عند بعض الناس محرم وصوتها عورة.

٣- واستشارة الرجل زوجته عيب يصيب في رجولته والقوامة وهي قهر الرجل للمرأة وربما حرم بعض الناس على المرأة المسجد مع ان النساء ظللن يترددن على المساجد في عهد النبي وخلفائه الراشدين ونهى النبي الرجال من منعهن ذلك الحق



يقول د. الشاعر ( ولما كانت المجتمعات الاسلامية قد فرطت بالكثير من تعاليم الاسلام فليس عجيبا ان تضيع أجزاء من الصورة المشرقة عن المرأة ، وأن تركن الى عادات وتقاليد غير متوائمة مع تعاليم الاسلام. ليس هذا فحسب، بل وأسوأ من ذلك قد حصل حيث ظهرت بعض التفسيرات الخاطئة للدين بخصوص المرأة ، ناسبة الى الدين عداً من تلك المفاهيم الجاهلية تحت ضغط العرف من جهة ، وتخوفاً من الحداثة وما تحمله من انفتاح من جهة ثانية .... وفق هذه التفسيرات يجري محاصرة المرأة وطردها من كل مرافق الحياة بحجج متعددة، بالرغم من النصوص الصريحة ، بل والأمثلة الواضحة لمشاركة الصحابيات ونساء صدر الاسلام في شتى المجالات ...ولاشك بأن البعض يستغل مبررات عديدة لهذه المحاصرة مثل : سد الذرائع، ومنع الفتنة، وفساد الزمان، وادعاء النسخ، فضلا عن سحب الأحكام الخاصة بزوجات النبي (صلي الله عليه وسلم) لتطبيقها على عموم نساء العالمين ...وهذا ما يوكد أهمية العودة الى الاصل الذي كان عليه الصدر الاول من المسلمين).

# شبهات حول موقف الاسلام من المرأة



#### الرد على الشبهات حول موقف الاسلام من المرأة نوعان:



الرد الاجمالي

الرد التفصيلي

# أولاً: الرد الإجمالي على الشبهات



١) إنّ مثل هذه الأحكام ، إنّما هي استثناءات معدودة من أصل المساواة التي قررها الإسلام بين الرجل والمرأة في جملة التكاليف، والواجبات والحقوق، ونحن نؤكد أنها استثناءات معدودة، لأن الطاعنين في الإسلام، وربما بعض المسلمين ، يبالغون فيصــورونها هـي الأصـل ويصورون أصل المساواة هو الاستثناء



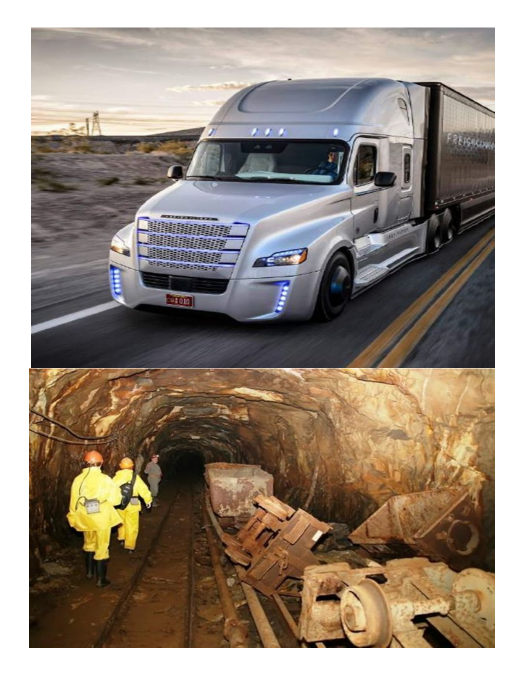
٢) إن هذه الاستثناءات اقتضتها بعض الاختلافات الخلقية والوظيفية والنفسية والعاطفية والوظيفية بين الرجل والمرأة، وهي اختلافات تنوع وتكامل ، لا اختلافات تنافر وتنازع وتمييز ، وذلك كي يكمل كل منهما الآخر في الوظيفة ، وإلا لما كان هناك معنى لخلق الإنسان نوعين ذكراً وأنثى .



ولو ساوى الإسلام بين الرجل والمرأة فيما يقتضي الاختلاف، لكانت مساواة فيها ظلم لكل منهما، وهي مثل:

- أ) من يدعو إلى المساواة بين شاب وطفل في مقدار حمل يحملانه ، فمثل هذه المساواة فيها ظلم للطفل.
- ب) ومثل من يدعو إلى المساواة بين شاب وطفل في قدر طعام يأكلانه، فمثل هذه المساواة فيها ظلم للشاب.

والرجل قد يعمل ميكانيكياً أو عاملاً في محجر أو في منجم أو سائقاً لشاحنة ، فهل يناسب أنوثتها أن تمارس مثل هذه الأعمال؟ وهل يقبل الذين يدعون إلى مساواة المرأة بالرجل فيما يقتضي الاختلاف ، أن تعمل المرأة في هذه الأعمال؟ وقد أثبتت الدراسات العلمية أن ممارسة المرأة للأعمال التي لا تناسب أنوثتها ، تؤثر سلباً على طبيعتها الفسيولوجية والنفسية والأنثوية





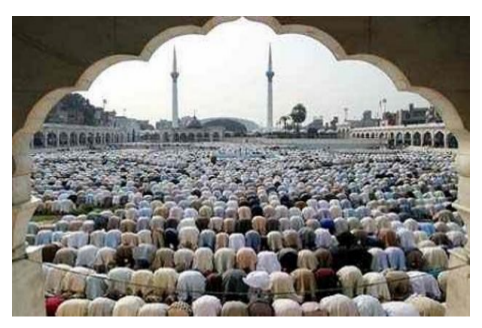
") إن مثل هذه الاستثناءات قد روعي فيها التكامل والتقابل والتوازن بين الرجل والمرأة ، فما من واجب على المرأة إلا ويقابله واجب على الرجل ، وما من تفضيل له عليها في شيء ، إلا ويقابله تفضيل لها عليه في شيء .

وإنما ينشأ تلبيس بعض الناس في تلك الاستثناءات، في تضخيمهم حق الرجل على المرأة، وإغفالهم ما يقابله من حق للمرأة على الرجل، فمثلاً:

١- أسند الإسلام القوامة إلى الرجل ، ولكنه أوجب عليه في مقابلها النفقة.

Y- وأوجب على المرأة أن تقوم بأمور البيت الداخلية، من رعاية وعناية وتربية ، ولكنه أوجب على الرجل في مقابل ذلك أن يقوم بشؤون البيت العامة والخارجية.







٤) إن أمثال هؤلاء الطاعنين لا يبرزون استثناءات مقابلة ميّز بها الإسلام المرأة على الرجل، فقد أوجب الإسلام لها من البرّ على أولادها ما لم يوجبه الرجل ، وهي معفاة من كثير من الواجبات التي أوجبها الإسلام على الرجل، مثل: القتال وحضور الجمعة والصلاة والصيام في فترات معينة

•) إن هؤلاء الطاغين ينسون حال المرأة عندهم ونظرتهم إليها ، فعلى الرغم من تحسن وضع المرأة في الحضارة الغربية الحديثة عما كانت عليه عند الأمم القديمة ، إلا إنها لا تزال تعاني من بعض صور الامتهان ، فلا يزال ينظر إليها لا بوصفها إنساناً مكرماً ، بل بوصفها جسداً يعرى ويكشف ، ولا تزال تستغل أنوثتها وجمالها للتجارة والإعلان واللهو ، فهي في سوق نخاسة و عبودية ، ومساواتها وحريتها باتت تعني بالدرجة الأولى بذلها جسدها للدعاية والمتعة والفجور.



# ثانياً: الرد التفصيلي على الشبهات

نوضح فيه أهم الأمور التي عابها هؤلاء على الإسلام:

الشهادة

الميراث

القوامة

#### ١- القوامة

#### قال الله نعالى :

ٱلرِّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَاءِ بِمَا فَضَكَلَ ٱللَّهُ اللَّهُ بَعْضُ هُمُ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمُوالِهِمُ أَ

يظن بعض الناس أن القوامة تعني الفوقية والتعالي، وهو فهم غير صحيح، الحقيقي للقوامة هو: « القيام بشوون الزوجة والأسرة من حيث النفقة ومواجها الاحتياجات

وهو مفهوم أقرب الى الخدمة منه إلى السيادة ، وإلى التكليف منه إلى التشريف ، والى العبء منه الى المكرمة.

وقد ألقى الإسلام على الرجل هذا العبء دون المرأة لأن:

۱- الرجل أقدر على مواجهة مشكلات الأسرة واحتياجاتها .

٢- وهو الذي يوكل إليه العمل ومواجهة المجتمع في حين ان المرأه اقدر على الحضانة وتربية الأطفال داخل البيت لأنها أوفر في العاطفة والحنان وأكثر استعداد للقيام بمثل هذه الوظائف.

### ١- القوامة





وهكذا يتحقق العدل من خلال تلك المقابلة بين الحقوق والواجبات.

فالرجال مفضلون على النساء في القدرة على معالجة المشكلات والتحديات الخارجية.

والنساء مفضلات على الرجال في القدرة على التعامل مع الاولاد وتربيتهم ومتابعتهم داخل البيت.

ولذلك على الآية الكريمة القوامة بتفضيل الرجال على النساء في نواح، والنساء على الرجال في نواح، وبأن عمل الرجل هو خارج البيت، فناسب أن يوكل اليه معالجة المشكلات الخارجية.

#### ٢- الميراث

قال تعالى: (يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوْلَادِكُمْ اللهُ كَلْ حَظِّ الْأُنتَيَيْن).

ولا بد من التنبه الى عدة أمور في صدد الحديث عن هذه الايه الكريمة:

1- إن الإسلام قرر للمرأه حقها في الميراث بعد أن كانت محرومة منه طوال العصور السابقة، فإذا كان الإسلام يعطيها النصف، فإن غيره كان يهضمها كل حقها في الميراث ولا يعطيها منه شيئاً.

٢- إن قاعدة (للذكر مثل حظ الأنثيين)
خاصة بكون الورثة أولاداً ذكوراً وإناثاً،
كما يشير الى ذلك صدر الأية الكريمة
المذكورة، وأما في غير هذه الحالة فإنه في بعض الأحيان - قد يفوق نصيب المرأة
نصيب الرجل.



7- السبب في ان الاسلام جعل نصيب البنت نصف نصيب الابن، ان الابن سيقبل على الزواج في المستقبل وما يأخذه في الميراث زيادة على البنت سيعيده لها حين يلتزم بمهرها ونفقتها وبناء بيت جديد وأسرة جديدة ، وهي في المقابل لن تلتزم بشيء، بل يبقى نصيبها الذي ورثته مُعفى من أي التزام مالي، ويأتيها عليه زيادة من أخيها أو أبيها أو زوجها المُلزمين بنفقتها.

#### ٢- الميراث





وهذا هو العدل، أن يكون الغنم بمقدار الغرم، وهذا مثال على المقابلة العادلة بين الحقوق وليس المساواة التامة الظالمة، ومن يطالب بمساواة المرأة بالرجل في الميراث، عليه ان يطالب بمساواة المرأة بالرجل في الأعباء والتكاليف المالية.

ولولا إيماننا بعدل الإسلام لكان الأولى أن يقال: إن الإسلام أنصف المرأة أكثر ممّا أنصف الرجل، لأن أي أحد لو خُير فإنه سيختار نصيباً خالياً من أي التزام على نصيبين مُثقلين بكل التزام.

## ٣- الشهادة

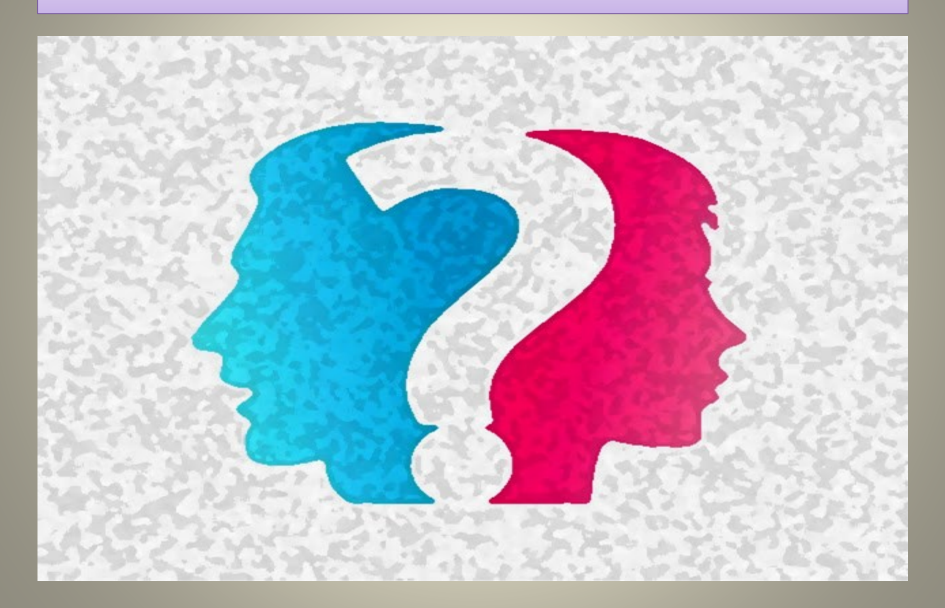
جاء في آية الدين الكريمة قوله تعالى: (وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَوَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنٍ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ أَن تَضِلَّ إِحْدَاهُمَا فَتُذْكِّرَ إِحْدَاهُمَا الْأُخْرَى )

وهنا قال بعض الناس: إن اعتبار شهادة امراتين بشهادة رجل مظهر للتمييز ضد المرأة ولتفضيل الرجال عليها، وهذا غفلة منهم عن فهم الآية الكريمة وعن فهم طبيعة المرأة:

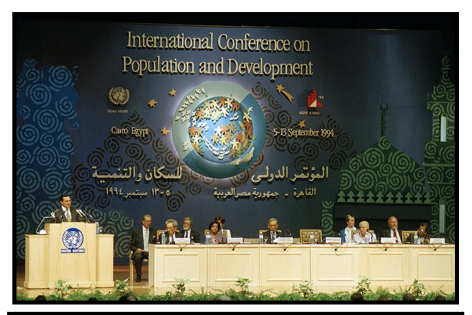
فآية الدين تتحدث عن المعاملات المالية، مثل البيع والشراء والإجارة وغيرها ، وهي معاملات يحضرها ويهتم بها في الغالب الرجل لا المرأة ، ويغلب على المرأة إن حصل وحضرت شهدت فيها ان لا تذكر التفاصيل حين تُدعى إلى الشهادة ، فأرشدت الأية الكريمة إلى استشهاد امرأة اخرى معها (فليست المسألة إذاً مسألة إكرام او إهانة وأهلية وعدمها ،إنما هي مسألة تثبت في الأحكام واحتياط في القضاء بها ، وهذا ما يحرص عليه كل تشريع).

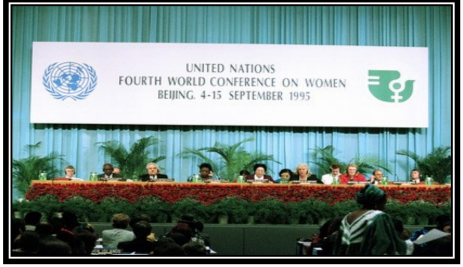
ولذلك عللت الآية الكريمة الحكم بخشية ضلالها (أي نسيانها) فتذكرها الأخرى ولذلك قال العلماء: إن شهادة امرأة واحدة تقبل في الأمور التي تهتم بها وتخصها كالرضاعة وثبوت البكارة والعيوب الداخلية للمرأة.

# المرأة وفلسفة النوع الاجتماعي ( الجندر)



#### تمهيد





يبدو أنّ الحركة التي انطلقت من الغرب في العصر الحديث، للمناداة بتحريس المسرأة ونيلها حقوقها ومساواتها بالرجل ، قد دخلت مؤخراً مرحلة جديدة وخطيرة ، تمثلت بالحركة النسوية (Feminism) وذلك في أواخر القرن الماضي، على أساس فلسفة باتت تعرف ب ( النوع الاجتماعي)، الـ (Gender)، والذي طغت مفاهيمه على أعمال مؤتمر القاهرة للسكان عام ١٩٩٤، ومؤتمر بكين للمرأة عام ١٩٩٥.

### الفرق الجوهري بين مرحلة فلسفة الجندر والمراحل التي سبقتها



أما حركة ال (Feminism) الجديدة متمثّلة في الجندر فإنها تدّعي المطابقة التامّة بين الرجل والمرأة، وتنكر أيّة فروق بينهما.

#### حركات تحرير المرأة

كانت تنادي بمساواة المرأة بالرجل على أساس مشترك من الرؤية الإنسانية

دون أن تنكر بعض الفروق بين الرجل والمرأة

#### تعريف منظمة الصحة العالمية للجندر



تعرِّف منظمة الصحة العالميّة (WHO) الجندر بأنه:

« الخصائص التي يحملها الرجل والمرأة كصفات اجتماعيّة مركبة، لا علاقة لها بالاختلافات العضوية ».





## خلاصة مفهوم الجندر والنتائج المترتبة عليها:

النتيجة: التحرر من الهوية الجنسيّة التي فرضها المجتمع

ترفض تقسيم الناس إلى ذكر وأنثى، وتزعم أن هذه الاختلافات ظاهرية شكلية لا أثر لها

وترفض تحديد وظيفة أو دور خاص بکل منهما، کما تری آن الاختلاف العضوي البيولوجي لا يمكن اعتبارها أساساً لمثل هذه التقسيمات والأدوار.

النتيجة: الانفكاك من الأسرة باعتبارها إطاراً تقليدياً بالياً لأنهم يرفضون تحديد أدوار كل من الذكر والأنثى، وبالتالى يمكن أن تتعدد صور وأنماط الأسرة، ليُتاح إنشاء أسرة من ذكر وذكر، ومن أنثى وأنثى، وعدم اعتبار ذلك من الشذوذ

لأن تقسيم الناس إلى ذكر وأنثى لا حقيقة له، وإنما هو نتيجة واقع

اجتماعي وشعور دآخلي، يمكن تغيير هذا الواقع وهذا الشعور،

بوسائل علاجيّة وبسياسات تشريعية، وبالتالى من حقّ الذكر أن يتصرّف ويشعر كأنثى، بما في ذلك الزواج من ذكر آخر ومن حقّ

الأنشى أن تتصرّف وتشعر كذكر، بما في ذلك لزواج من أنثى

أخرى، بل ومن حقهم تسجيل هذا الزواج لدى الجهات الرسميّة.

ترى أن تقسيم الناس إلى ذكور وإناث وتحديد دور كل منهما ، هو تقسيم صنعته المجتمعات البشريّة وتُقافتها وأفكارها التي سادت فيها 💉 النزعة الذكوريّة »

- النتيجة: ضرورة السعي إلى تغيير الواقع الاجتماعي والتاريخي لأنه صيغ حسب رأيهم بطريقة متحيّزة للذكور، كما يقولون.
  - ومن الأمثلة على التغيير الذي يدعون إليه:

## من الأمثلة على التغيير الذي يدعون إليه:

1- يجب تغيير طرق التربية ومناهج التعليم، بحيث يتم محو الفروق الاجتماعية والوظيفية بين الجنسين، فليقرأ الأطفال عن الأميرة التي تنقذ التنين وتنتصر على الأمير، ولترسم الكتب المدرسية صور نساء سائقات شاحنات.





## من الأمثلة على التغيير الذي يدعون إليه:

٢- يجب تغيير طرق اللغة التي صيغت بطريقة ذكورية، وبما يعمل على إبراز الرموز الأنثوية فيها، وعلى سبيل المثال:

يجب دائماً أن نقرن ضمير ( هو ) بضمير ( هي ) على النحو: هو/ هي

وكلمة snowman مثلاً، يجب إعادة كتابتها على النحو: (snow human) أي: إنسان الثلج بدل رجل الثلج.

وكلمة women يجب إعادة كتابتها على نحو: womyn حتى لا تحتوي كلمة نساء على كلمة رجال .

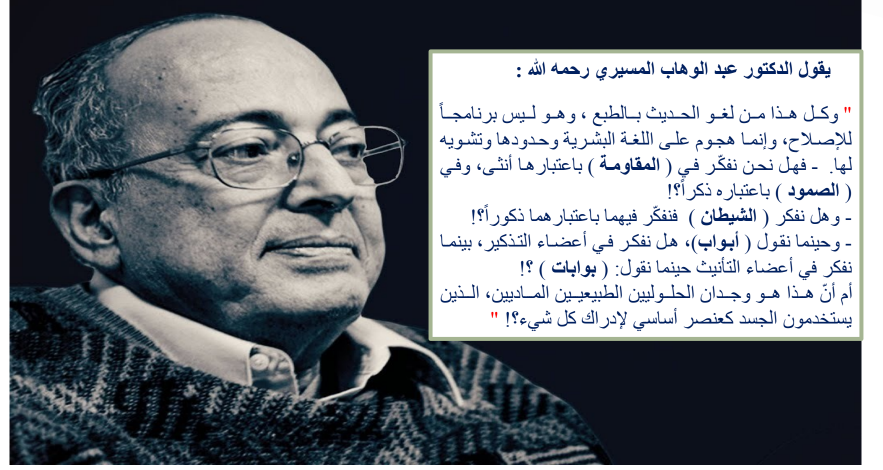
وكلمة God يجب أن نعبر عنها بالضمائر الأنثوية كما نعبر عنها بالضمائر الذكورية.

والتاريخ يجب، كما يقولون، إعادة سرده من وجهة نظر (أنثويّة).

## من الأمثلة على التغيير الذي يدعون إليه:

أَتَأْمِّل: يشير بعض دعاة الجندر ، إلى أنّ تسمية التاريخ history تسمية ذكوريّة فهو his story أيّ: قصته، وأنه يجب إعادة تسميته إلى her/ his story فتأمّل هذا الإسفاف.







# أناقش: هل صحيح أن القرآن الكريم قد خاطب الدذكور دون الإناث ؟

جاءت خطابات القرآن الكريم على ثلاثة أنواع:

- الأول: نوْع منها مُوجه إلى الرجال خاصة دون النساء ، كقوله تعالى: (وَلا تَنكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلاَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا) البقرة/٢٢١، وكآيات الجهاد بالنفس وإقامة الحدود. فإن من يخاطب بذلك الرجال لا النساء.

- النوع الثاني: موجه إلى النساء.

١- وقد تكون الاحكام خاصة بالنساء ، كآيات الحجاب والعدة ، كقوله تعالى : (وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ) الأحزاب ٣٠.

٢- وقد يكون الحكم عاما للرجال والنساء ، وقد تم توجيه الخطاب نفسه للرجال في آيات آخرى كقوله تعالى: (وَأَقِمْنَ الصَّلاةَ وَاَتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ) الأحزاب/٣٣.

- النوع الثالث: موجه إلى الرجال والنساء جميعا، فهذا هو الذي جاء بلفظ الذكور، وإن كان المراد الجنسين معا.

كالآيات التي جاءت بلفظ: (يابني آدم) ، و (يا أيها الذين آمنوا) ، وكذلك التي جاءت بـ (واو) الجماعة كقوله: (وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَاَقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضاً حَسنناً) المزمل/٢٠، وهذا هو الموافق لأساليب اللغة العربية والبلاغة ، والذوق العام ، مع موافقته للاتجاه العام في التشريعات والأحكام. وبيان ذلك:

أولا: أن أحكام القرآن - في الغالب - عامة للرجال والنساء ، فلو توجه الخطاب إلى الرجال ثم أعيد إلى النساء ، في كل آية لكان ذلك خلاف البلاغة والفصاحة ، فلا يصلح أن يقال: (يا أيها الذين آمنوا ويا أيتها اللاتي آمن ...) و (يابني آدم ويا بنات آدم.) . فهذا تطويل وأسلوب ركيك لا يتكلم به فصيح فضلا عن القرآن الكريم الذي أفصح الكلام وأبلغه . فلا شك أن مخاطبة الرجال والنساء بصيغة واحدة تعمهما جميعا هو الأبلغ والأفصح . وقد اتفق العرب الذين نزل القرآن بلسانهم - على مخاطبة الرجال والنساء مجتمعين بصيغة المذكر لا المؤنث .

### أثر فلسفة الجندر على المجتمعات

إنّ هذه الحركة والفلسفة التي تقوم عليها، تتبنّاها منظّمات نسويّة غربيّة: ١- استطاعت أن تجعل من هذا المفهوم محلّ جدل.

٢- وأن تخترق بعض المنظمات العالميّة التي لها تأثيرها.

٣- وأن تعقد مؤتمرات دوليّة لنشر هذا المفهوم، كان من أشهرها: مؤتمر بكين عام ٩٩٥م، حيث حاولت من خلالها فرض رؤيتها وفلسفتها من خلال التأثير في تشريعات الدول المستضعفة، وهي تشريعات تناقض مناقضة صارخة كلّ القيم والمبادئ الدينيّة، وتشكّل خطراً على الأسرة والمجتمع.

٤- وأهم الآليات التي تغلغلت بها هذه الفلسفة والمفاهيم المتعلّقة بها إلى المجتمعات العربية والإسلامية: اللتفاقيّات الصادرة عن المؤتمرات الدولية، وهي اتفاقيّات تحمل طابع الإلزام للدول العربيّة الاي وقعت عليها، ويترتب على عدم تنفيذها ضغوط سياسيّة واقتصاديّة.

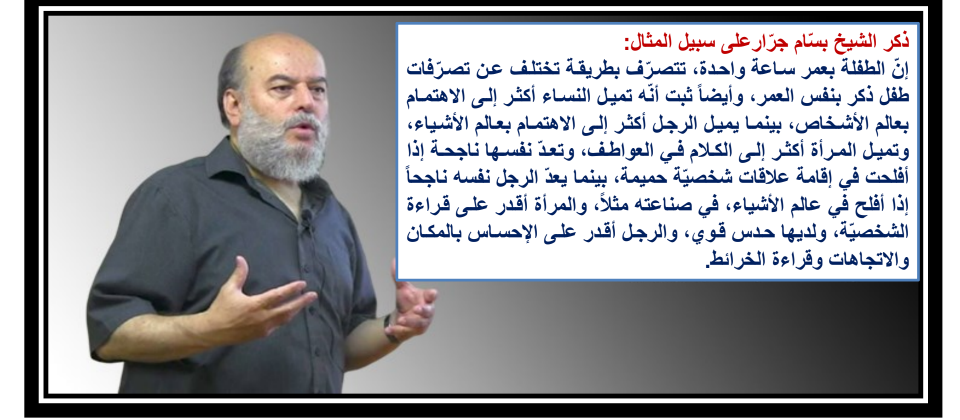
### أثر فلسفة الجندر على المجتمعات

٥- كما أنّ للمنظمات الأهليّة (مثل بعض لجان عمل المرأة) المدعومة من مؤسسات التمويل الأجنبي، دوراً كبيراً في نشر هذه المفاهيم وتكريسها. وقد تزايد نشاط هذه المؤسسات بشكل كبير في الآونة الأخيرة في المجتمعات الإسلاميّة والعربيّة، في مواضيع، مثل: الأسرة وتشريعات الأحوال الشخصية، وحقوق الطفل والمرأة، والثقافة الجنسيّة.



### فلسفة الجندر مناقضة للواقع والعلم

الغريب أنّ ظهور هذه الفلسفة تزامن مع تطوّر البحوث العاميّة، التي أكّدت أنّ الفروق البيولوجيّة بين الرجل والمرأة تنعكس بوضوح على طريقة التفكير والميول والسلوك عند كلّ منهما، وهو ما يؤكّد صدق الإجماع البشري خلافاً لهذه الفلسفة التي برزت إلى الوجود مؤخراً.











وفي جواب لدار الإفتاء المصرية عن موضوع (الجندر) جاء فيه: ( إنّ الدعوة إلى ما يطلق عليه ( مفاهيم مساواة الجندر) تدعو البشريّة إلى تجربة تخالف الفطرة، وتخالف الموروث الحضاري للبشرية بأسرها، وتخالف ما أجمعت عليه الأديان من قيم ومبادئ، وكلّ ذلك لمحض خيالات وتوقعات موهومة في أذهان أولئك الداعين، لم ترق إلى مستوى الخيال المبدع).





٢- على أننا هنا لا ينبغى أن نذهب حداً مقابلاً في التطرق وإظهار التباين بين الرجل والمرأة، وكأنّ كلاً منهما مخلوق من كوكب مختلف، فلا بدّ من التأكيد مرّة أخرى على أنّ الإسلام قد أكد أصل المساواة بين الرجل والمرأة في الإنسانية وفي جملة التكاليف والواجبات والحقوق، وأنّ بعض الاختلافات بينهما، إنّما هي استثناءات محدودة اقتضتها حكمة الله تعالى في الخلق والتكامل في الحياة.

٣- كما ينبغي التأكيد هنا على أنّ جزءاً من العادات والتقاليد، تسهم في إيجاد نظرة سيئة للمرأة ومعاملة غير عادلة لها، لا يقرها الإسلام.





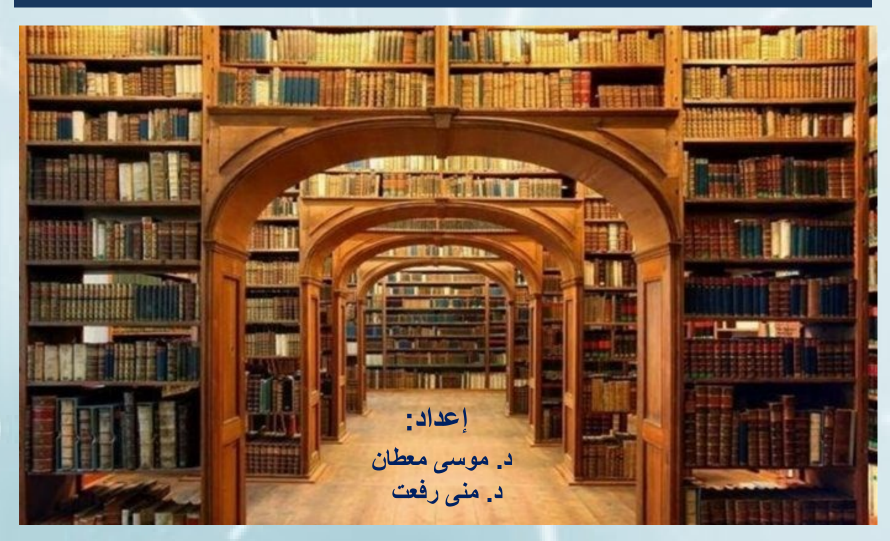




٤- كما لا بد من إعادة تقييم بعض الاجتهادات الفقهية، خاصة في شوون النزواج والمرأة والأسرة، في ضوء نصوص الإسلام ومقاصده، إذ الفقه الإسلامي ، على عطمه، يبقى اجتهادات بشرية، قد تصيب وقد تخطئ، وقد تتأثر بالعادات والتقاليد السائدة ، والتي قد تكون عادات وتقاليد بعيدة عن روح الإسلام وتشريعه السامي.

وبمثل هذه المراجعات والرؤى المتوازنة، نقدم أقوى ردّ على تلك الفلسفات المادية المنحرفة.

# الوحدة السادسة: مسائل فقهية معاصرة



#### مقدمة

تطوّرت حياة الإنسان في العصر الحديث في شتى المجالات، ونتج عن ذلك ظهور مسائل جديدة وقضايا معاصرة، لم تكن معروفة من قبل، تتطلب أحكاماً شرعية، وهو ما انبرى لبيانه فقهاء الشريعة المعاصرون، بالاجتهاد على وفق نصوص الكتاب الكريم والسنة النبوية ومقاصد التشريع.

ونعرض هذا لبعض تلك المسائل المهمة، وهي:

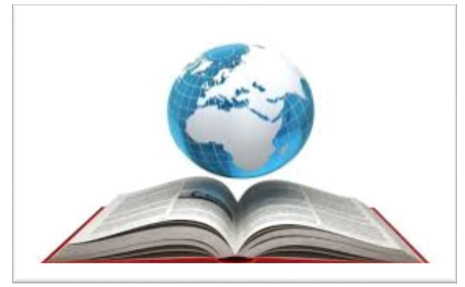
١- زواج المتعة والزواج بنيّة الطلاق

٢- زواج المسيار

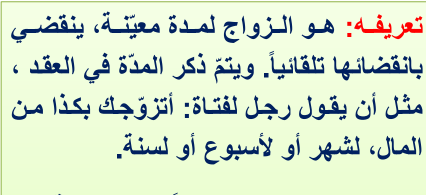
٣- الاستنساخ

٤ - القتل الرحيم





# زواج المتعة



وهو زواج لا يزال موجوداً عند الشيعة إلى الآن.

حكمه: وقد ذهب عامة الفقهاء إلى حرمته وبطلانه، واستدلوا لذلك بالآتي:

ا- نهى النبي عنه كما في الأحاديث الصحيحة، من ذلك: قول علي (رضي الله عنه): " إنّ النبي على نهى عن المتعة وعن لحوم الحُمُر الأهليّة زمن خَيْبَر". (رواه البخاري)



- ٢- انتفاء صفة الديمومة عنه، وذلك ينافي أهم مقاصد الزواج الشرعية، وهو إنشاء أسرة ورعاية نسل صالح، والذي لا يتحقق إلا إذا اتصف الزواج بالديمومة، يرعى فيه الزوجان بعضيهما ويتعهدان أولادهما إلى آخر العمر.
- ٣- امتهانه للمرأة، وتشبيهه لها بالسلعة تستأجر إلى وقت ثم تترك بعده.

# الزواج بنية الطلاق



حکمه:

١- ذهب فريق من الفقهاء إلى أنها لا تؤثّر في صحّة العقد،
 خاصة أنّ تلك النيّة المحرّمة لا تظهر في العقد.

Y- وذهب فريق آخر منهم إلى بطلان هذا الزواج، وحجّتهم في ذلك تشبيهه بزواج المتعة، حيث تنتفي فيه الديمومة، وينطوي على ضرر عظيم بالمرأة وعلى امتهان كبير لها، بل قالوا: إنه أولى بالبطلانلأنه يقوم على غش وخداع للزوجة، بينما في زواج المتعة يكون التأقيت بالتراضي.

تعريفه: هو أن يتزوّج الرجل المرأة وفي نيّته طلاقها بعد مدّة معيّنة، دون أن يشترط ذلك في العقد، والزوجة لا تعرف بذلك غالباً.

من دوافع بعض الشباب إلى الزواج المؤقّت بنيّة الطلاق:

1- زواج الطلبة المبتعثين إلى الدول الغربية مدة بقائهم في تلك البلاد للدراسة ونحوها.

٢- الزواج من الغربيّات مدّة كافية
 للحصول على جنسيّة بلادهنّ.

## زواج المسيار



دوافعه:

انتشر هذا النوع من الزواج حديثاً في بعض البلاد الإسلامية ، وخاصة بلاد الخليج العربي، بسبب :

1- ارتفاع تكاليف الزواج وعزوف الشباب عنه، فتلجأ الفتيات أو أهلهن إلى إعفاء الشباب من هذه التكاليف، رغبة في إعفاف أنفسهن.

Y- وقد يكون من أسبابه رغبة الزوج في إخفاء أمر التعدد عن الزوجة الأولى.

تعريفه: هو أن يتزوّج الرجل المرأة شرط أن تتنازل عن حقّها في المسكن الشرعي، وترتضي أنتعيش في بيتها أو بيت أهلها ، على أن يأتيها زوجها يوماً في الأسبوع أو يوماً في الشهر، أو أكثر من ذلك، أو أقل حسب ظروفه، فضلاً عن عدم إشهار هذا الزواج الإشهار المطلوب، حيث يبقى إعلانه مقتصراً على فئة محدودة من أولياء الفتاة وأقربائها المقربين.

سبب التسمية: سمي " زواج المسيار" لأنّ الزوج يسير إلى زوجته ولا تكون في بيته.

## زواج المسيار

#### حکمه:

1- ذهب فريق من العلماء المعاصرين إلى تحريم هذا النوع من الزواج.

حجّتهم: منافاته أهم مقاصد الزواج، المتمثّل في إنشاء أسرة ورعاية نسل صالح سوي، لأنّ ذلك يحتاج إلى رعاية وعناية وبيت واجتماع بين الأب والأم في أكثر الأوقات، ولا يتحقق ذلك إذا تزوّج الرجل المرأة من أجل أن يمرّ عليها ساعة كل أسبوع أو كلّ شهر أو كلّ شهرين، ثمّ يتركها وأولادها بعد ذلك.

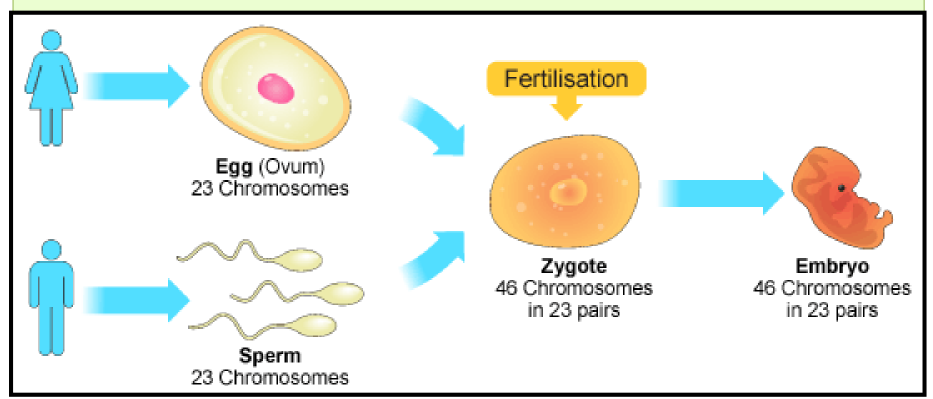


٢- ويرى فريق آخر من العلماء إباحة هذا
 النوع من الزواج رغم عيوبه.

حجّ تهم: أنّه وإن كان لا يحقق مقصد الزواج في الإسلام على نحو تام، إلا أنه زواج تام تتوافر فيه أركان العقد الشرعي من إيجاب وقبول ، وشهود، وولي، وتوثيق وديمومة، واقتضته الضرورة العمليّة في بعض المجتمعات.

ويرى هولاء أنّ تنازل الزوجة عن المسكن، إنما هو تنازل طوعي منها عن بعض حقوقها تحت ضغط الظروف، وللإنسان أن يتنازل عن بعض حقوقه.

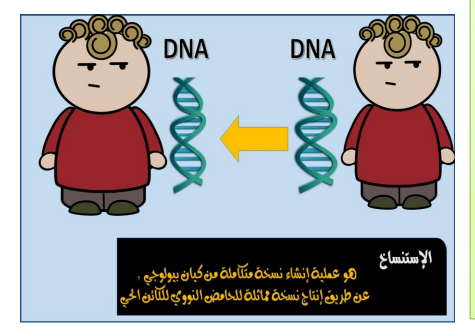
جرت سنة الله في البشر – وفي أكثر الحيوانات أيضاً – أن يتكاثروا بالطريقة المعروفة، حيث يختلط الحيوان المنوي من الرجل بالبويضة من امرأته، وتشتمل كل من نواة الحيوان المنوي ونواة البويضة على عدد من الصبغيّات (الكروموسومات) يبلغ نصف عدد الصبغيّات التي في الخلية الجسديّة للإنسان (23 زوجاً) وعند اتحاد النواتين تتحوّلان إلى نطفة أمشاج أو لقيحة (الزيجوت)، وتشتمل هذه اللقيحة في نواته على العدد الكامل من الصبغيّات ( 46 زوجاً)، وتتضمن هذه الصبغيّات الصفات الوراثيّة الكاملة المأخوذة من الزوجين، وتنغرس اللقيحة في رحم الزوجة وتنمو، حتى تولد مخلوقاً مكتملاً بإذن الله تعالى.

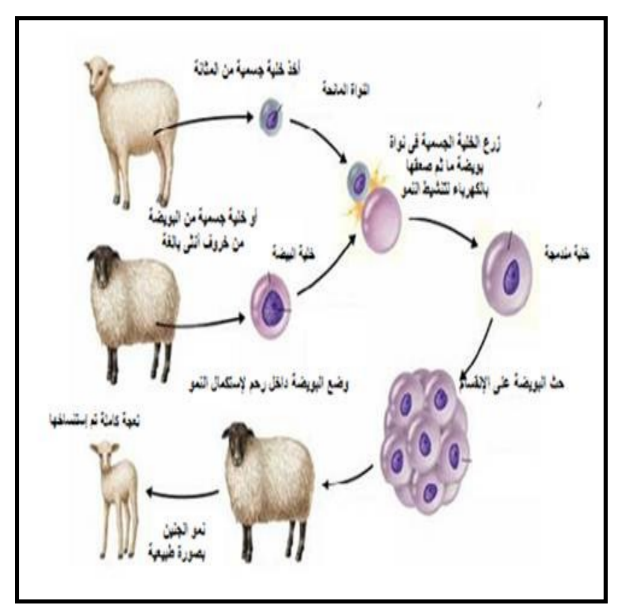


وقد أتاح التطوّر النوعيّ في علم الجينات للعلماء طريقة أخرى لتكاثر الإنسان والكائنات الحيّة، هي ما يُعرف اليوم بر (الاستنساخ)، وهي طريقة تقوم على أخذ نواة من خليّة جسديّة، وتشتمل هذه النواة بالطبع على الحقيقة الوراثيّة الكاملة لصاحبها، ثمّ يتمّ إيداع هذه النواة في خليّة بويضة منزوعة النواة، وبذلك يتمّ استبدال نواة البويضة بنواة خلية جسديّة، فتتألّف بذلك لقيحة تشتمل على حقيبة وراثية كاملة، وتكون كما لو أنها لقيحة لقحت بحيوان منوي،

تُغرس في رحم طبيعي أو صناعي، مع توفير العوامل المساعدة على تطوّرها، حتى تصير جنيناً مكتملاً بإذن الله تعالى، ويكون صورة طبق الأصل، من صاحب الخليّة الجسديّة الأولى (في الصفات الوراثيّة فقط، وليس في الأخلاق والتفكير والسلوك، وغير ذلك ممّا يكتسب من البيئة)، وتسمى هذه بطريقة الاستنساخ اللاجنسي أو طريقة الإحلال النووي.

وهناك طريقة أخرى هي: الاستنساخ الجنيني، حيث بعد تلقيح الحيوان المنوي للبويضة، تنقسم اللقيحة في الأيام الثلاثة الأول للحمل، إلى خلايا متطابقة، على شكل متوالية حسابية: إلى خليتين، ثم كل منهما إلى خليتين وهكذا، فتؤخذ خلية من هذه الخلايا وتزرع في رحم، ويتكون منها إنسان مطابق للجنين الذي أخذت منه تلك الخلية.





وقد تمّت أوّل عملية استنساخ حيواني عام 1997، عندما تمكّن العالم وليموت وزملاؤه من استنساخ النعجة دوللي من خلايا نسيج ضرع نعجة بالغة. وأمّا الإنسان فلا تزال فكرته تثير جدلاً كبيراً، ويلقى معارضة دينية وأخلاقية وقانونية شديدة.



#### حكم الاستنساخ البشري:

ذهب الفقهاء المعاصرون إلى تحريم الاستنساخ البشري، في حين أباحوا استنساخ النبات بما تقتضيه مصلحة الإنسان، كما جاء في قرار مجمّع الفقه الإسلامي، في دورة مؤتمره العاشر في جدّة في المملكة العربيّة السعوديّة ١٤١٨هـ/ ١٩٩٧م.

ويرفض الإسلام الاستنساخ البشري، لما ينجم عنه من مخاطر، ومنها:

#### ١- هدر كرامة الإنسان:

يضع الاستنساخ الإنسان موضع الحيوان، الذي يتمتكثيره من خلال التجارب داخل المعامل، فضلاً عمّا قد ينتج عن ذلك من نسخ إنسانية مشوّهة. ومن يدري ربّما تتحوّل أعضاء النسخ المنتجة إلى قطع غيار ، تتاجر بها الشركات الرأسمالية وتعرضها في السوق، كما تُعرَض قطع غيار السيارات والحواسيب وغيرها! وفي ذلك كلّه من العبث بالإنسان وهدر كرامته ما فيه.







#### ٢- الإعتداء على سنّة الله تعالى في الزواج وتكوين الأسر

يؤدي الاستنساخ إلى تكاثر الإنسان، دون حاجة إلى تكوين أسرة. وربّما تقوم شركات رأسماليّة خاصة بالاستنساخ، لتلبية أي طلب لر (تصنيع) إنسان أو عضو وبالمواصفات المرغوبة.

وذلك يَحرِمُ النسلَ المُستنسخَ من ذلك المحضن الطبيعي ( الأسرة ) ، ومن كلّ ما يوفّره له من عاطفة وحنان وتعهّد ورعاية ، وبحرمه من الأمومة والأبوّة والقرابات التي يحتاج إليها في صغره.

#### ٣- إلغاء سنّة الله تعالى في اختلاف الناس:

يلقد خلق الله تعالى الناس مختلفين متنوّعين في القدرات والمواهب والأشكال، ليتحقق التكامل بينهم، وفي الاستنساخ قضاء على هذا الاختلاف وإخلال بتوازن المجتمعات، ولنا أن نتصوّر مجتمعاً يتمّ فيه (إنتاج) مئات أو آلاف من الناس يتشابهون في كلّ شيء!



#### ٤- ضياع المسؤوليّة القانونيّة

إنّ التشابه التام بين النُسنخ، سيؤدي إلى التواطؤ على ارتكاب الجريمة ، مع أمن أيّة ملاحقة قانونيّة، لأنّ إحدى النسختين إذا ارتكب جريمة، فإنّه لا يمكن تمييزه من النسخة الأخرى له.



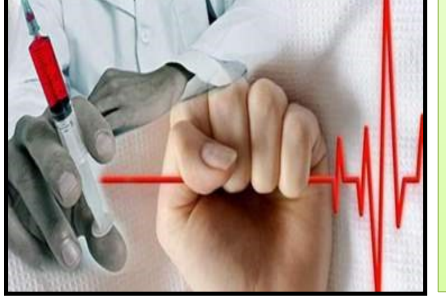




تعریفه: هو قیام الطبیب بإنهاء حیاة مریضه المیئوس من شفائه، شفقة علیه، وإراحة له من آلام مبرحة لا یمکنه تحملها.

وذلك مثل بعض المرضى المصابين بالسرطان أو الإيدز، حين تصاحب هذه الآفات حالات من الألم الشديد يصعب تحمّلها.





لكن أكثر القوانين في العالم، ومنها قوانين الدول العربيّة، تنصّ على عدم السماح بهذا النوع من القتل.

عن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَن النَّبيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: ( مَنْ تَرَدَّى مَنْ جَبَل فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُوَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ يَتَرَدَّى فيه خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهِا أَبِدًا، وَمَنْ تَحَسَّى سُمًّا فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَسُمُّهُ في يَدِهِ يَتَحَسَّاهُ في نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فيها أَبَدًا، وَمَنْ فَتَلَ نَفْسَهُ بِحَديدَة فَحَديدَتُهُ في يَده يَجَأُ بِها في بَطْنه في نَارِجَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فيها أَبَدًا ) رواه البخاري ومسلم

حكمه: اتفق الفقهاء المعاصرون والمجامع الفقهية على تحريم هذا النوع من القتل لأسباب، منها:

#### ١- الاعتداء على الحياة الإنسانية

إنّ تخاذ قرار بإنهاء حياة إنسان مريض، هو قرار على درجة كبيرة من الخطورة، سواء أكان من يتّخذ هذا القرار طبيبه أو أهلُه أو هو نفسه، لأنّ ذلك منهم قتل نفس معصومة دون مسوّغ مشروع، وقد حرّم الإسلام ذلك وعدّه من أكبر الكبائر الموجبة للّعن والخلود في جهنّم والعياذ بالله تعالى، ولأنّ الله تعالىهو وحده المنعم بالحياة وله وحده الحق في تقدير إنهائها.

وموافقة المريض أو طلبه إنهاء حياته لا يغيّرُ من حكم التحريم شيئاً، لأنه لا يملك حياته ولا اتخاذ القرار بإنهائها، ولذلك حرّم الإسلامُ الانتحارَ وعدَّه جريمة كبرى. جاء في الحديث:

#### ٢- منافاة سنة الابتلاء

شاءت إرادة الله تعالى أن يبتلي عباده في الدنيا، وأمرهم بالصبر، وفي هذا النوع من القتل تضييع لجزاء الصبر على الابتلاء، من تكفير الخطايا ورفع الدرجات.

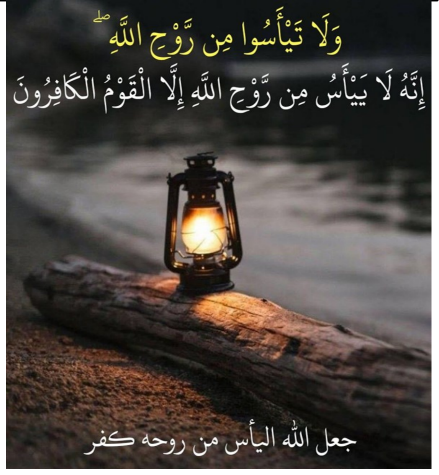
بل إنّ الصبر على البلاء يجعلك ترتقي في درجات الجنة! فقد قال صلى الله عليه وسلم: « إن الرجل ليكون له المنزلة عند الله فما يبلغها بعمل، فلا يزال الله يبتليه بما يكره حتى يبلغه إيّاها »



٢- اليأس من رحمة الله تعالى:

إنّ الإقدام على هذا النوع من القتل فيه يأس من رحمة الله تعالى، وقد نهى الله تعالى عن ذلك، فقال:







القتل الرحيم يختلف عن الموت الدماغي، ففي الأخير صدر قرار لمجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي، في دورته الثالثة في عمان 1986 ، وممّا جاء فيه: الحكم بوفاة الشخص ، وترتب جميع الأحكام المقررة شرعاً للوفاة، إذا تبيّنت فیه إحدی علامتین:

الأولى: إذا توقّف قلبه وتنفسه توقّفاً تاماً، وحكم الأطباء بأنّ هذا التوقف لا رجعة فيه.

والثانية: إذا تعطُّلت جميع وظائف دماغه تعطلاً نهائياً، وحكم الأطباء الاختصاصيون الخبراء، بأنّ هذا التعطّل لا رجعة فيه، وأخذ دماغه في التحلل، وفي هذه الحالة يسوّغ رفع أجهزة الإنعاش المركبة على الشخص، وإن كان بعض الأعضاء لا يزال يعمل آلياً بفعل الأجهزة المركبة.





أفكر: هل يجوز إزهاق روح حيوان لإراحته من عذاب يعانيه؟

اختلف العلماء في جواز قتل الحيوانات بدافع الرحمة على قولين:



الأول: نص الشافعية على أنه لا يجوز ذبح ما لا يؤكل كالحمار الزمن – العجوز – ولو لإراحته عند تضرره من الحياة. [حاشية الشرقاوي على التحرير ٥٩ ٢/٤].

الثاني: وأجازه المالكية: قال الدردير في شرحه على مختصر خليل: "كذكاة ما لا يؤكل لحمه كحمار أو بغل إن أيس منه فيجوز تذكيته بل يُندب لإراحته ". [ ٢/٣٦٨ ]. وقال الدسوقي في حاشيته: " أي أيس في الانتفاع به حقيقة لمرض أو عمى، أو حكماً بأن كان في مغارة من الأرض لا علف فيها ولا يرجى أخذ أحد له ". [ ٢/٣٦٨ ].

وقد أفتى بهذا ابن عثيمين فقال: " الحيوان إذا مرض فإن كان مما لا يؤكل لحمه ولا يُرجى شفاؤه فلا حرج عليك أن تقتله، لأن في إبقائه إلزاماً لك في أمر يكون فيه ضياع مالك، لأنه لا بد له أن تنفق عليه، وهذا الإنفاق يكون فيه إضاعة للمال وإبقاؤه إلى أن يموت بدون أن تطعمه أو تسقيه مُحرّم، لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( دخلت امرأة النار في هرة ربطتها، فلم تطعمها، ولم تدعها تأكل من خشاش الأرض ). [ رواه البخاري (٣٣١٨)]. أما إن كان الحيوان مما يؤكل وبلغت الحال به إلى حد لا يمكن الانتفاع به ولا إعطاؤه لمن ينتفع به فإن حكمه حكم الحيوان مُحرّم الأكل، أي أنه يجوز له أن يتلفه، سواء بذبحه أو قتله بالرصاص، وافعل ما يكون أريح له". [ فتاوى منار الإسلام (٣/٧٥)].

والذي نراه أن ترسل هذه الحيوانات إلى جمعيات أو مراكز رعاية الحيوان إن وُجدت لتقوم برعايتها والانتفاع بها، فإن تعسر ذلك نرى جواز قتل الحيوان المأكول لحمه عند العجز من القيام بحقه من إطعامه أو علاجه أو يصبح الإنفاق عليه ضرباً من إضاعة المال، أو انتقال المرض إلى غيره، أو إلى الناس كالطيور التي تصاب بالأنفلونزا، أو صغار الدجاج المرضى أو الضعيفة التي في تربيتها أو الإبقاء عليها ضرر محض. وأما الحيوان الذي إذا كسر لا يجبر فمثل هذا يذكى ويوزع على المحتاجين والفقراء وينتفع بكل شيء فيه يمكن الانتفاع منه كحصان كسرت رجله ولا أمل في شفائه، فلا يُقتل عبثاً بل يُذكى ويوزع لحمه على المحتاجين لأنه مأكول اللحم.

وأما الحيوانات التي لا يؤكل لحمها فلا حرج في قتلها عند عدم القدرة على المحافظة عليها أو علاجها أو إطعامها وإسقائها أو رفضها تقبل العلاج أو الإنفاق عليها من غير طائل؛ فلا بأس بقتلها وتوزيعها على الحيوانات في حديقة الحيوانات مثلاً.

كل هذا بشرط الإحسان في القتل وتجنب إي لون من ألوان التعذيب والأذى، ولا تلقى في الطرقات فيتأذى الناس برائحتها، ولا تقدم طعاماً للحيوانات المفترسة وهي حية، وبذل الجهد في الانتفاع بها ما وجد إلى ذلك سبيلاً كالانتفاع بجلودها أو عظامها أو غيرها، لأن غير ذلك من تضييع المال الذي نهى عنه الإسلام، فقال صلى الله عليه وسلم: (إن الله حرّم عليكم عقوق الأمهات، ووأد البنات، وضع وهات، وكره لكم قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال). [رواه البخاري (٢٤٠٨)].

http://www.fatawah.net/Fatawah/68.aspx

# الوحدة السادسة : مكانة فلسطين الدينية

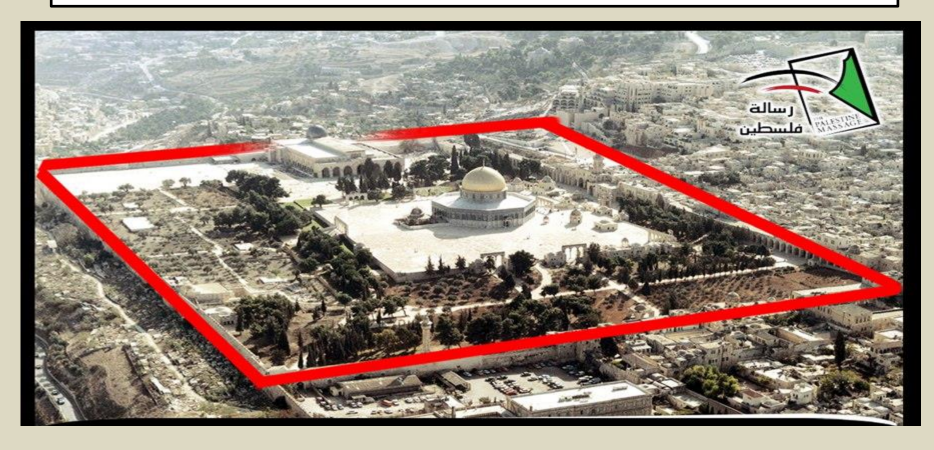


إعداد: د. موسى معطان د. منى رفعت

## المسجد الأقصى المبارك

إن من أهم ما يميّز فلسطين من الناحية الدينية هو وجود المسجد الأقصى المبارك فيها. فما هو المسجد الأقصى المبارك؟

الجواب: هو ما تشتمل عليه كامل الساحة الشريفة التي تحويها أسواره بمساحة ١٤٤ دونماً جنوب بلدة القدس القديمة، وليس فقط ما يسمّى اليوم بالمسجد القبلي، أو مسجد قبة الصخرة.



# مظاهر أهميّة وقداسة المسجد الأقصى في الإسلام

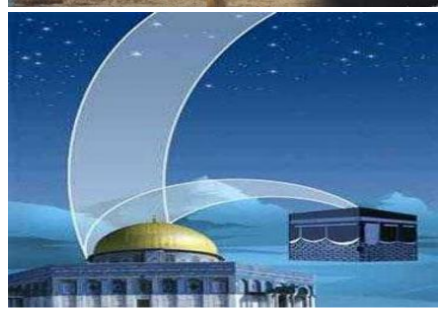
# أولاً: معجزة الإسراء والمعراج التي تتعلق بالمسجد الأقصى.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ شُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَنَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ اَيَٰذِنَا ۚ إِنَّهُ هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْمَصْدِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَنَرَكُنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ اَيَٰذِنَا ۚ إِنَّهُ هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْمَصِيرُ الْإسراء، ١)

## ومن مظاهر دلالة هذه المعجزة على أهمية المسجد وقداسته:

- ا- زيارة أشرف الخلق محمد إليه وعروجه منه إلى السماء بطريقة معجزة، وقد كان يمكن أن يتم العروج إلى السماء من مكة مباشرة لولا الخصوصية التي أراد الله تعالى منحها لهذا المسجد وللبلد الذي هو فيه.
- ٢- ذلك فضلاً عن ربط هذا المسجد بأشرف المساجد وهو المسجد الحرام.
- ٢- إطلاق كلمة « الإسراء » على سورة من سور القرآن الكريم، دلالة على أهمية الإسراء إلى هذا المسجد.



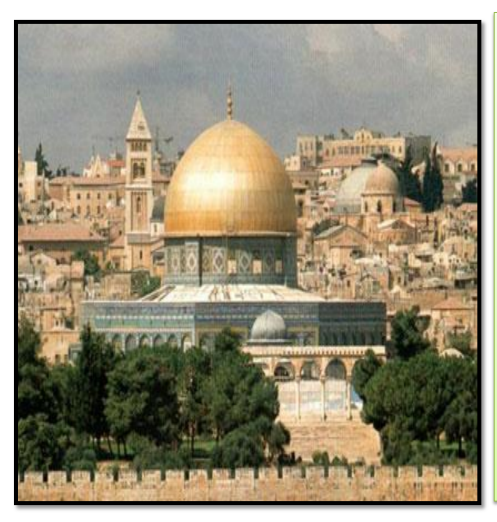


# مظاهر أهمية وقداسة المسجد الأقصى في الإسلام

ثانياً: مباركة الله تعالى لما حول هذا المسجد وليس له وحده.

لقد ذكرت آية الإسراء الكريمة حلول البركة حول المسجد الأقصى، قال تعالى: ﴿ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا اللَّذِي بَرَّكْنَا حَوْلَهُ, ﴾

وذلك أبلغ من الحديث عن حلول البركة فيه ، وكأن فيه بركة عظيمة لا توصف ، فاضت على ما حوله فباركته.



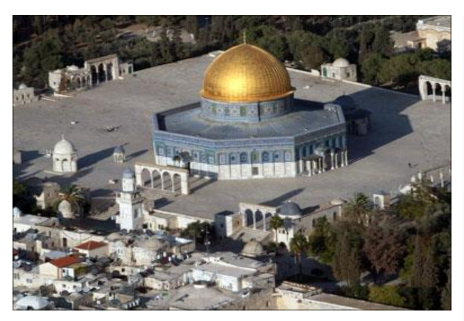
# مظاهر أهميّة وقداسة المسجد الأقصى في الإسلام

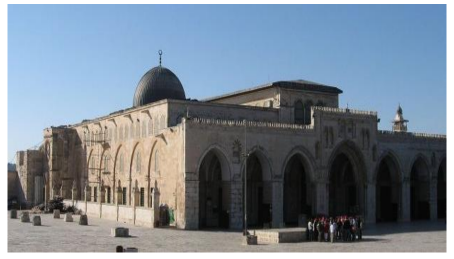
#### ثالثاً: كون المسجد الأقصى

1- قبلة المسلمين الأولى: فقد استقبل المسلمون المسلمون المسجد الأقصى في صلاتهم ١٦ شهراً أو ١٧ شهراً في المدينة المنورة بعد الهجرة، قبل أن تتحول القبلة إلى الكعبة المشرفة.

Y- ثاني بيت وضع للناس: عن أبي ذر الغفاري وقال: قلت: يا رسول الله ، أيّ مسجد وضع في الأرض أول؟ قال: المسجد الحرام. قلت: ثم أيّ؟ قال: المسجد الأقصى. قلت: كم بينهما؟ قال: أربعون سنة.

٢- ثالث مسجد في المنزلة وثواب الصلاة: أي أنه يأتي بعد المسجد الحرام والمسجد النبوي.





# مظاهر أهميّة وقداسة المسجد الأقصى في الإسلام





رابعاً: عظم أجر شدّ الرحال إليه للصلاة فيه.

وردت أحاديث في ذلك منها:

ما رواه أبو هريرة عن النبي على أنه قال:

( لا تُشدُّ الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجد الرسول ومسجد الأقصى).

# خصائص فلسطين الدينية

أولاً: أنها أرض المسجد الأقصى؛ فهي تكتسب أهمية دينية خاصة، بسبب وجود المسجد الأقصى المبارك .

ثانیاً: أنها مهوی الأنبیاء علیهم السلام ومهد الرسالات، فالکثیر من الأنبیاء علیهم السلام عاشوا فی فلسطین أو زاروها، منهم: إبراهیم، وإسحق ویعقوب وأیوب وشعیب وداود وسلیمان وزکریا ویحیی وعیسی (علیهم السلام).

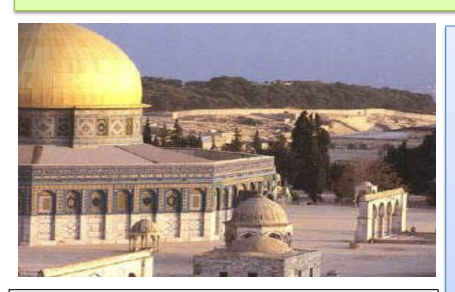
ثالثاً: أنها الأرض المقدسة والمبارك فيها للعالمين؛

- فقد بين الله تعالى قداستها في قوله:

﴿ يَنَقُومِ ٱدْخُلُواْ ٱلْأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةَ ٱلَّتِي كَنَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا نَرَنَدُواْ عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَنَنقَلِبُواْ خَسِرِينَ ﴿ أَ ﴾ المائدة: ٢١

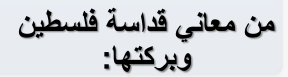
- وبين الله بركتها في أربعة مواضع في القرآن الكريم، منها قوله سبحانه:

﴿ وَنَجَيْنَكُ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَنَرَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾ الْأَنبِياء: ٧١



رابعاً: أنها أرض الرباط والطائفة المنصورة؛ فقد جاءت أحاديث كثيرة في فضل الشام، ومنها فلسطين. وهي أحاديث – وإن كان في صحتها كلام عند العلماء – إلا أنها تدلّ بمجموعها على معنى صحيح وهو: فضل سكنى الشام ولزومها والرباط فيها، وأنها أرض طائفة الحق المنصورة، وهو ما يؤكده مباركة وتقديس القرآن الكريم لهذه الأرض.

# من معاني قداسة أرض فلسطين وبركتها



 ١- أن الخير الإلهي قد حلّ في فلسطين، فصارت بركة للعالمين، وهذا الخير غير محدود بأناس معيّنين أو بزمن معيّن. إنما هو لكل الناس إلى يوم القيامة.

٢- أرض فلسطين هي الأرض التي لا يتجذّر فيها باطل، ولا يدوم فيها شر. إنما فيها ينتهي كل ظلم واستكبار، وذلك خير لا ينقضى. لنذكر هنا أن في أرض فلسطين كانت نهاية:

٢- المعركة

المصيريّة مع

الصليبيين في حطين.

١ الإمبراطورية
 الرومانية في معركة
 اليرموك.

٤- نهاية طموح

نابليون في السيطرة

على الشرق.

٣- نهاية المغول فيمعركة عين جالوت.

□ الأرض المقدّسة: أي: المطهّرة.

هاية المسيحالدجال

□ الأرض المباركة: أي التي يكثر فيها الخير ويستقر.

٦- نهایة مأجوجومأجوج

# من معاني قداسة أرض فلسطين وبركتها

- واليوم تشكّل القضية الفلسطينيّة، نقطة الصراع بين الأمة وأعدائها، وتشكّل توعية واستفزازاً مستمرين للشعوب الإسلامية، لتعود لذاتها، وتدرك أعدائها، وتحرر البلاد من هذا الظلم الذي يعمّها.
- ففلسطين مسرح دائم للصراع بين الحق والباطل، وهي اليوم تعاني من الاحتلال الغاشم والرابض عليها منذ عقود، وهو يقوم بتهويدها وتهجير أهلها منها وقمعهم بكل الأساليب الوحشية.
- وستبقى فلسطين بقعة الصراع بين الحق والباطل الى يوم الدين، وخطّ الدفاع الأول عن المسلمين، والصخرة التي تتحطم عليها كل قوى الشر والبغي والعدوان، وهو ما يفستر لنا مباركتها وقداستها دينياً، والحثّ المتكرر والمستمرّ من النبي على الرحيل إليها ولزوم سكناها والرباط في ثغورها، ولن ينجح الغزاة فيما يريدون بإذن الله تعالى. وذلك وعد الله تعالى الذي لا يخلف وعده، حيث يقول:

﴿ وَقُلْنَا مِنْ بَعْدِهِ ـ لِبَنِي إِسْرَةِ يِلَ ٱسْكُنُواْ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ ٱلْأَخِرَةِ جِئْنَا بِكُمْ لَفِيفًا ﴿ اللَّهِ الإسراء: ١٠٤

وأكثر المفسرين المعاصرين يرون أن الإفساد الثاني متحقق في زماننا، وعناصره واضحة التحقق لكل متأمل في الآيات والواقع.